## تطوّر الشعر العربي في الأندلس مع تركيز خاص على الموشح والزجل

أطروحة قدمتها **سودابي** .ك. ب لنيل شهادة الدكتوراه في اللغة العربية وآدابها من جامعة كاليكوت

تحت إشراف **الأستاذ د/ك.م. محمد** الرئيس السابق بقسم اللغة العربية



جامعة كاليكوت كيرالا - الهند ۲۰۲۰م.



الإهداء إلى أمي الحنون وإلى أبي الودود غفر الله لهما في الدارين

## المتويات

| ١   | مقدمة                                               |
|-----|-----------------------------------------------------|
|     |                                                     |
|     | الباب الأول: تاريخ الأندلس الإسلامي                 |
|     | الفصل الأول: أحوال الأندلس قبل الفتح الإسلامي       |
| ١٦  | عهود الحكم الإسلامي في الأندلس                      |
| ۱۹  | الفصل الثاني: فتح الأندلس الإسلامي                  |
|     | أسباب الفتح                                         |
|     | العوامل المساعدة للفتح                              |
|     | مقدمات الفتح                                        |
|     | فكرة الفتح                                          |
|     | مراحل الفتح                                         |
| ۳۱  | الفصل الثالث: دخول عبد الرحمن بن معاوية إلى الأندلس |
|     | قيام الدولة الأموية في الأندلس                      |
|     | فراره إلى المغرب                                    |
| ٣٤  | عبد الرحمن بن معاوية في المغرب                      |
| ٣0  | عبد الرحمن بن معاوية في الأندلس                     |
|     | موقعة المصارة                                       |
|     | الفصل الرابع: حضارة العرب في الأندلس                |
|     |                                                     |
| د د | الباب الثاني: الشعر العربي في الأندلس               |
| ٤٨  | الفصل الأول: تطورالشعر الأندلسي                     |
|     | انتشار الشعر                                        |
|     | مراحل الشعر في الأندلس                              |

| ٥ ٤   | الفصل الثاني: فنسون الشعر الأندلسسي        |
|-------|--------------------------------------------|
| 00    | فنون الشعر الأندلسي التقليدية              |
| ٦٩    | فنون الشعر الأندلسي الموسعة                |
| ٧٩    | فنون الشعر الأندلسي المحدثة                |
| ۸۲    | الفصل الثالث: خصائص الشعر الأندلسي         |
| ٨٥    | الفصل الرابع: أبرز شعراء الأندلس           |
| Λο    | عبد الرحمن الداخل                          |
| Λο    | حسّانة التميمية                            |
| ۸٧    | يحيى الغزال                                |
| ۸٧    | ابن عبد ربه                                |
| ۸٩    | ابن هانيء الأندلسي                         |
| ٩.    | ابن درّاج القسطلي                          |
| ٩٣    | و لادة بنت المستكفى                        |
| 9 £   | ابن زيدون                                  |
| ٩٨    | ابن خفاجة                                  |
| 99    | الأعمى التطيلي                             |
| ٠٢    | الرمادي                                    |
| ٠٣    | این سهل                                    |
|       |                                            |
| . 0   | الباب الثالث: الموشحات الأندلسية           |
| لورها | الفصل الأول: الموشحات الأندلسية نشأتها وتم |
| ٠٧    | التعريف اللغوي                             |
| ٠٧    | التعريف الاصطلاحي                          |
| ٠٨    | سبب التسمية                                |
| . 9   | نشأة المو شحات و تطور ها                   |

| ۱۱۳   | لفصل الثاني: أجزاء الموشحات      |
|-------|----------------------------------|
| 1 7 7 | لفصل الثالث: أوزان الموشحات      |
| ١٢٦   | لفصل الرابع: أغراض الموشحات      |
| ١٢٧   | الغزل                            |
| ۱۳.   | الخمريات                         |
| ۱۳۱   | المدح                            |
| ۱۳۳   | وصف الطبيعة                      |
| 100   | الرثاء                           |
| ١٣٦   | الأغراض الدينية والصوفية         |
| 139   | الهجاء                           |
| ١٤.   | لفصل الخامس: الوشاحون في الأندلس |
| ١٤.   | عبادة بن ماء السماء              |
| 1 £ 7 | عبادة القزاز                     |
| ١٤٣   | الأعمى التطيلي                   |
| 1 20  | ابن بقي                          |
| 1 27  | ابن زُ هر الحفيد                 |
| ١٤٧   | أبو الحسن الششتري                |
| ١٤٨   | ابن حزمون                        |
| 1 £ 9 | ابن مالك السرقُسطِي              |
| 10.   | نز هون الغرناطية                 |
| 101   | ابن سهل الإشبيلي                 |
| 100   | لسان الدين بن الخطيب             |
| 100   | ابن زُمرُك                       |

| 104         | لباب الرابع: الأزجال الأندلسية   |
|-------------|----------------------------------|
| 109         | لفصل الأول: نشأة الزجل وتطوره    |
|             | تعريف الزجل                      |
| 17.         | نشأة الزجل                       |
| 175         | تطور الزجل                       |
| ۱٦٨         | لفصل الثاني: أغراض الزجل         |
| 177         | الغزل                            |
| 1 / •       | المدح                            |
| 171         | وصف الطبيعة                      |
| 177         | الخمر                            |
| ١٧٤         | الهجاء                           |
| ١٧٦         | الرثاء                           |
|             | الأغراض الدينية والصوفية         |
|             | لفصل الثالث: أجزاء الزجل         |
|             | لفصل الرابع: الزجالون في الأندلس |
|             | یخلف بن راشد                     |
| 1 \ \ \ \ \ | ابن قزمان                        |
| ١٨٦         | مدغلیس مدغلیس                    |
| ١٨٨         | ابن غرلة                         |
| ١٨٨         | أبو بكر الحصّار                  |
| 1 1 9       | ابن صارم                         |
| 19.         | الدبّاغ                          |
| 191         | ابن عربي                         |
| 198         | الشّشتري                         |
| 198         | محهد بن عبد العظيم               |

|                                         | الباب الخامس: تأثير الموشحات والأزجال                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 197                                     | في الشعر الغربي والعربي                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| r • 1                                   | الفصل الأول: العلاقة بين الموشح والزجل                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ربي                                     | الفصل الثاني: تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغر                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲۰٤                                     | تأثير الشعر الأندلسي في شعر التروبادور                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲۰٤                                     | الشعر العربي في أوربا                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ۲۰٦                                     | تأثير الموشحات والأزجال في شعر التروبادور                                                                                                                                                                                                                                                      |
| تربي                                    | الفصل الثالث: تأثير الموشحات والأزجال في الشعر ال                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۲۲                                     | الوشاحون في المشرق                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۲۳۳                                     | الزجل في المشرق                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                         | الباب السادس: الموشحات والأزجال في العم                                                                                                                                                                                                                                                        |
| عر العديد ـ ١١٠٥                        | الباب السادس. السواستات والدرجان في المد                                                                                                                                                                                                                                                       |
| عر (عدیت ـ ۲۳۸                          | الباب المعادس. الموسعات والأزجال في مصر                                                                                                                                                                                                                                                        |
| r ۳۸                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| r ۳۸                                    | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ت                                       | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحاد                                                                                                                                                                                                       |
| ت<br>ت<br>۲۳۹                           | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحاد والأزجال في العصر الحديث                                                                                                                                                                              |
| ۲۳۸<br>۲۳۹<br>۲£۷                       | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحاء والأزجال في العصر الحديث الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا                                                                                                                                     |
| ۳۸<br>۲۳۹<br>۲٤۷                        | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحاء والأزجال في العصر الحديث الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا من الوشاحين والزجالين في سوريا                                                                                                      |
| 7 * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحان والأزجال في تطوير الموشحان الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا من الوشاحين والزجالين في سوريا الفصل الثالث: الموشحات والأزجال في لبنان الموشحات والأزجال في لبنان                                |
| 777<br>724<br>727<br>727                | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحان والأزجال في تطوير الموشحان الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا من الوشاحين والزجالين في سوريا الفصل الثالث: الموشحات والأزجال في لبنان الموشحات والأزجال في لبنان أشهر الجوقات الزجلية في لبنان  |
| 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7   | الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطوير الموشحان والأزجال في تطوير الموشحان الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا من الوشاحين والزجالين في سوريا الفصل الثالث: الموشحات والأزجال في لبنان أشهر الجوقات الزجلية في لبنان من أهم شعراء الزجل في لبنان |

#### مقدمة

#### بســـه الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي خلق الإنسان وعلمه البيان، والصلاة والسلام على نبينا مجد العربي الكريم الذي قال إن من الشعر لحكمة وإن من البيان لسحرا، وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد...

هذه الأطروحة: المعنونة "تطور الشعر العربي في الأندلس مع تركيز خاص على الموشح والزجل". دراسة عن الشعر العربي الأندلسي عامة وعن الموشحات والأزجال خاصة. فهما فنان مستحدثان متشابهان أندلسيان خالصان. ظهرت الموشحات واللأزجال أوّلاً في البيئة الأندلسية. ثم اتسعت دائرة شهرتها في الأراضي المغربية والمشرقية ثم ازدهرت فيها وكثر فيها الوشاحون والزجالون في العصر القديم وفي العصر الحديث.

تعد الموشحات والأزجال ثورة جديدة في العالم الأدبي والشعري، استحدثها الأندلسيون رغبة منهم في التجديد والتحرر من نظم القصيدة التقليدية، وفنا ملائما لحياتهم الإجتماعية في تلك البلاد.

فإن الموشح يميز عن الشعر العربي في أمور عدة وذلك بالتزامه قوالب معينة من حيث التقفية واستعماله اللغة الدارجة والعجمية في خرجته وباتصاله بالغناء. ولايزال الشعراء والمطربون يلحنون ويتغنون به حتى اليوم سواء في المغرب أو المشرق.

أما الزجل فقد جاء بعد الموشح تقليدا له ولكنه يختلف عنه في اللغة وأحيانا في الشكل. فيُنظم الزجل بلغة مجردة من الإعراب وبكلمات من أصل محلي أو بربري. ولا يزال الزجالون إلى هذا اليوم ينظمونه ويتغنون به في المغرب والمشرق حتى عقدوا حفلات خاصة له.

لقد تأثر الشعر الأوروبي عامة والفرنسي خاصة بالأدب العربي من خلال الشعر الأندلسي في مضامينه وأشكاله. ويعد شعراء التروبادور في جنوب فرنسا من الأوائل الذين تأثروا بالموشحات والأزجال، ونظموا قصائدهم على منوالها.

#### تحليل العنوان

عنوان هذا البحث "تطوّر الشعر العربي في الأندلس مع تركيز خاص على الموشح والزجل".

تطور: مصدر لفعل تطوّر معناه تحوّل من طور إلى طور أو من حال إلى حال تدريجيّا.

الشعر العربي: الشعر فن من فنون الأدب العربي الأول عند العرب. وقد برز هذا الفنّ في التاريخ الأدبي العربي منذ العصر الجاهلي، فكلمة الشعر مشتقة من كلمة شعرر. ويقال شعرر الرجُلُ أي قال شعرا، فيعرف الشعر على كلّ كلام موزون ومقفّى. والشعر العربي هو مجموعة الأعمال المكتوبة باللغة العربية نظما.

الأتداس: هو اسم منطقة أطلقه المسلمون على شبه جزيرة أيبيريا عام ٧١١م بعدما دخلها العرب بقيادة طارق بن زياد وضمّوها للخلافة الأموّية. واستمر المسلمون فيها حتى سقوط مملكة غرناطة. وتقع في الجنوب الغربي من القارة الأوربية. يفصلها من الشمال عن جنوب فرنسا جبال البرت، ويفصلها من الجنوب عن افريقية مضيق جبل طارق.

مع تركيز خاص على: أي يتركز هذا البحث على الموشحات والأزجال.

الموشح: اسم مفعول مشتق من الوشاح وهو من حلي النساء، وهو نوع من الشعر العربي المستحدث ابتكره الأندلسيون خلال القرن الثالث الهجري، يختلف

عن الشعر العربي التقليدي. لأنه لا يتقيّد فيه قافية واحدة. فالموشح عند ابن سناء المُلك كلام منظوم على وزن مخصوص.

الزجل: في اللغة هو الصوت بمعنى التطريب والغناء وهو أيضا فن من فنون الشعر الأندلسي المستحدث. ظهر في الأندلس وازدهر على يد الشاعر ابن قزمان.

#### دوافع اختيار الموضوع

الأمور التالية هي التي دفعت الباحثة لاختيار هذا الموضوع وللخوض في دراسته.

- الاهتمام بالتراث الأندلسي الإسلامي عامة والشعر خاصة لأنّ بلاد الأندلس معروفة بالفردوس المفقودة.
  - رغبة الباحثة على أن تعرف كثيرا عن الموشحات والأزجال الأندلسية.
- والتعرف على تأثيرها في الشعر العربي والغربي، خاصة في شعراء التروبادور.
- والتعرف على أشهر الوشاحين والزجالين في العصر الأندلسي وفي العصر الحديث. وتأثيرها في العصر الحديث نظما ولحنا وغناء بها.

#### أهمية البحث

وللموضوع أهمية بارزة لأنه يسلط الضوء على فن الموشحات والأزجال في بلاد الأندلس وفي بلاد المشرق. فهما من أجمل أشعار التراث العربي لرقتها وعذوبتها، وجمال كلماتها وإيقاعاتها الموسيقية. برغم من أنها إبتكار قديم فهي مستمرة، ولها مكانة مرموقة لدى الجمهور حتّى اليوم.

#### الدراسات السابقة

وجدت الباحثة بعض الدراسات والرسائل المتعلّقة بأطراف هذا البحث. ومنها:

- الموشحات في بلاد الشام منذ نشأتها حتى نهاية القرن الثاني عشر الهجري - مقداد رحيم، مكتبة النهضة العربية، بيروت، الطبعة الأولى
   ١٩٨٧م.
- الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في الشعر التربادور الدكتور
   عجد عباسة، دار أم الكتاب للنشر والتوزيع، مستغانم، الجزائر، الطبعة الأولى ٢٠١٢.
- ٣. الموشحات والأزجال وأثرها في الأدب الأوربي القديم: شعر التربادور
   أنموذجيا رسالة الدكتوراه قدمتها الدكتورة نميش أسماء جامعة
   جيلالي ليابس/ سيدي بلعباس عام ٢٠١٦.

#### مشكلة البحث

تعالج الباحثة في هذه الدراسة بعض المشاكل كالتالي:

- أحوال الأندلس قبل الفتح الإسلمي وبعدها
  - مكانة الشعر العربي في الأندلس
- الموضوعات الشعرية التي عالجتها الأندلسيون وأشهر الشعراء في الأندلس.
  - مفهوم الموشحات والأزجال.
  - تطور الموشحات والأزجال في الأنداس وفي بلاد العربية والغربية
    - أبرز الوشاحين والزجالين
    - تأثیر الموشحات والأزجال في شعراء التروبادور
    - تأثير الموشحات والأزجال في الشعر في العصر الحديث

وعند حلول هذه المشاكل واجهت الباحثة جملة من الصعوبات. على رأسها غزارة المادة في الأبواب الأربعة وقلة المادة وندرتها في الأبواب الباقية.

#### منهج البحث

أما المنهج التي اتبعته الباحثة فكان مزيجا من المناهج المختلفة. هي المنهج التاريخي والوصفي والتحليلي، بحسب ما اقتضته طبيعة الأبواب والفصول. قامت الباحثة بجمع المعلومات والكتب المتعلقة بالموضوع. وجمعت المعلومات من المكتبات المختلفة، ومن العلماء المكرمة في هذا الفن ومن الشبكات الإنترنت.

وراجعت كتبا قيمة من الجامعات والمكتبات في أنحاء ولاية كيرلا، وكذلك بجامعة أم القرى في مكة المكرمة.

#### خطة البحث

هذه الأطروحة مقسمة إلى ستة أبواب. والباب الأول حول تاريخ الأندلس الإسلامي، يحتوي هذا الباب أربعة فصول. والفصل الأول يشرح أحوال الأندلس قبل الفتح الإسلامي، والثاني يبين فتح الأندلس الإسلامي والفصل الثالث يشرح دخول عبد الرحمن بن معاوية في الأندلس والرابع يتناول عن حضارة العرب في الأندلس.

والباب الثاني يناقش الشعر العربي في الأندلس. هذا الباب يتضمن أربعة فصول. والفصل الأول يشرح تطور الشعر الأندلسي والثاني فنون الشعر الأندلسي والثالث خصائص الشعر الأندلسي والرابع أبرز الشعراء في الأندلس. والباب الثالث يوضح الموشحات الأندلسية. قسمت الباحثة هذا الباب إلى خمسة فصول. فيتناول الفصل الأول الموشحات الأندلسية نشأتها وتطورها. والثاني

أجزاء الموشحات ويناقش الفصل الثالث أوزان الموشحات والفصل الرابع أغراض الموشحات والخامس يبين الوشاحين في الأندلس.

الباب الرابع يبين الأزجال الأندلسية في أربعة فصول. الفصل الأول نشأة الزجل وتطوره، تبين الباحثة فيه تعريف الزجل ونشأته ومخترعه وتطوره. ويناقش الفصل الثاني أغراض الزجل والثالث أجزاء الزجل. والفصل الرابع يعالج أشهر الزجالين الأندلسيين.

والباب الخامس حول تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي والعربي. في ه ثلاثة فصول يناقش الفصل الأول العلاقة بين الموشح والزجل. والفصل الثاني عن تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي والفصل الثالث يحدث عن تأثير هما في الشعر العربي

والباب السادس يناقش الموشحات والأزجال في العصر الحديث. فيتناول الفصل الأول الموشح والزجل في مصر. والفصل الثاني يناقش الموشح والزجل في سوريا والثالث الموشح والزجل في لبنان، ويناقش الفصل الرابع والأخير الموشح والزجل في شعر المهجر.

### كلمة الشكر والتقدير

الحمد والشكر لله رب العالمين الذي من علي بالصحة والعافية والوقت الكافية والبركات أذكرها بكل غبطة وسرور.

وأقدم جزيل الشكر والعرفان لمشرفي المحترم الأستاذ الدكتورك. م محمد رئيس قسم اللغة العربية سابقا بجامعة كاليكوت على إشرافه وإرشاداته القيمة لهذا البحث، وهو الذي ساعدني كثيرا على إتمام البحث باقتراحاته وتوجيهاته القيمة ودعمه اللازم خلال تنفيذ هذه الدراسة، فجزاه الله أحسن الجزاء وأدخله فسيح جناته.

وكذلك أعبر جزيل الشكر للدكتور عبد المجيد رئيس قسم اللغة العربية والدكتور أي عبد أي. بي. محيي الدين كوتي رئيس قسم اللغة العربية سابقا والدكتور ن. أ. محيد عبد القادر رئيس قسم العربية سابقا والسيد عبد الشكور وأمين المكتبة نصر الدين. وكل من ساعدني لإتمام هذه الدراسة منذ البداية إلى النهاية. جزاهم الله خيرا وأحسن الجزاء.

وأخيرا أوجه كلمات الشكر والفضل والإحسان إلى والدي الودود وأمّي الحنون اللذين هداني إلى طريق العلم والحكمة، وشجعني بالدعاء والموعظة، وأدام الله لهما الصحة والعافية وأدخلهما في جناته النعيم مع جميع أعضاء الأسرة، وإلى الإخوة والأخوات خاصة إلى أختي حُسنة التي بذلت أوقاتها كثيرا لرعاية بنتي خلال بحثي، وإلى زوجي الذي ساعدني كثيرا، وابنتي عافية التي ضاعت أيامها من هذه الطفولة بدون حنان أمها ومقربتها معها باشتغالي بالدراسة.

وأسأل الله التوفيق وإليه أنيب.

# الباب الأول تاريخ الأندلس الإسلامي

الفصل الأول: أحوال الأندلس قبل الفتح الإسلامي

الفصل الثاني: فتح الأندلس الإسلامي

الفصل الثالث: دخول عبد الرحمن بن معاوية في الأندلس

الفصل الرابع: حضارة العرب في الأندلس

#### الباب الأول

## تاريخ الأندلس الإسلامي

الأندلس هو الإسم الذي أطلقه المسلمون على شبه جزيرة أيبيريا عام ٧١١م بعد أن دخلها المسلمون بقيادة طارق بن زياد وضمّوها للخلافة الأموية واستمر وجود المسلمين فيها حتى سقوط مملكة غرناطة عام ٤٩٢م.

إن الباحثين المحدثين من العرب يرون أن اسم الأندلس أخذه العرب من كلمة vandalos وهو "الوندال" وأن كتابتها بالجرمانية wandalos وجمعها wandalos وأن الحرف الأول منها وهو "w" وينطق بما يشبه الواو في اللغة العربية فيكون نطق هذا الجمع بالعربية وندلس أ.

تقع شبه جزيرة الأيبيرية (الأندلس) في الجنوب الغربي من القارة الأوروبية، تفصيلها من الشيمال، عن جنوب فرنسا جبال البُرت أو البرتات وتعرف بالإسبانية حيث تتصل الأندلس بالأرض الكبيرة. يفصلها من الجنوب – حدودا للقارة الأوربية، عن افريقية – مضيق جبل طارق الذي يبلغ عرضه من الشرق إلى الغرب ١٣- ٣٧ كم ، وطوله حوالي ٨٠ كم، فهو إذن ذراع ضيق من الماء يمكن في يوم صحو رؤية الشاطئ المغربي من الشاطئ الأسباني وبالعكس، وبهذا تكون مسافة المضيق التي تفصل المغرب عن الأندلس مسافة ضيقة لا وزن لها من ناحية الإنتشار العسكري أو الثقافي والإقتصادي. ومن هنا نشأ صراع تقليدي مستمر بين الشاطئين الأفريقي والأوروبي حول السيطرة على

١ - الدكتور طاهر أحمد مكي- دراسات أندلسية، دار المعارف، الطبعة الثالثة ١٩٨٧، ص٩.

٢ - تسمى هذا الجبال أحيانا البرانس. الظاهر أنها تسمية خاطئة لأن جبال البرانس تقع شمال قرطبة و تعرف أيضا بجبال المعدن.

٣ - د.عبد الرحمن علي الحجي - التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلمي حتى سقوط عرناطة، دار القلم، بيروت، الطبعة الثانية ١٩٨١، ص٥٣.

هذه المنطقة المحيطة بالمضيق والمعروفة باسم العدوتين، عدوة المغرب وعدوة الأندلس، والعدوة معناها الجانب أو الشاطئ.

تقع على المضيق بعض مدن المغرب الأقصى في الشمال الأفريقي. ويصل المضيق بين شبه الجزيرة الأيبيرية والمغرب الأقصى - وما بعده - برّا، كما يصل بين المحيط الأطلسي والبحر المتوسط بحرا°.

تقع سواحلها الشمالية والشمالية الغربية على المحيط الأطلسي عند خليج بستاية Biscay الذي تقع عليه مدينة خيخون Cijon وتقع على سواحلها الغربية على المحيط الأطلسي، (بحر الظلمات) وتقع شواطؤها الشرقية والجنوبية الشرقية على على البحر المتوسط<sup>7</sup>.

#### مصطلح الأندلس

أصل مصطلح الأندلس مأخوذ من قبائل الوندال vandals التي تعود إلى أصل جرماني. احتلت شبه الجزيرة الأيبيرية حوالي القرن الثالث والرابع وحتى الخامس الميلادي، وسميت باسمها فاندلسيا vandalusia أي بلاد الوندال. ثم نطقت بالعربية "الأندلس". أما مدلول هذا المصطلح فقد أطلقه المؤرخون والجغرافيون الأندلسيون أحيانا على كل شبه الجزيرة الإيبيرية، والتي يسمونها أيضا الجزيرة الأندلسية. ثم استعمل للدلالة على كل المناطق التي سكنها المسلمون وحكموها من شبه الجزيرة الإيبيرية.

حدود الأندلس أيام الخلافة الأندلسية تشمل كل البرتغال تقريبا وأكثر أسبانيا الحالية، كانت الأندلس تمتد جنوب الخط الإفتراضي الذي يصل بين نهر دُويرُه

٤ - د. علي حسين الشطشاط - تاريخ الإسلام في الأندلس، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة ١٠٠١، ص١٦.

٥ - المصدر السابق، ص- ١٦.

٦ - د. علي حسين الشطشاط - تاريخ الإسلام في الأندلس، ص١٧.

٧ - د. عبد الرحمن علي الحجي - التاريخ الأندلسي، ص- ٣٧.

(Duero) في الغرب حتى برشلونة Barcelon في الشرق، مع ارتفاع إلى الأعلى في الوسط. يفصل هذا الخط بين إسبانيا النصرانية في الشمال وبين الأندلس (إسبانيا الإسلامية) في جنوبه.

الأندلس يقصد به أيضا المنطقة الإسلامية التي شمولها الإسلام سلطانا وسكانا، من شبه الجزيرة الأيبيرية، وعلى الأغلب في شمولها أيام الخلافة الأندلسية أو شاملة لكل شبه الجزيرة. تطلق اليوم كلمة أندلسيا بالإسبانية على المنطقة الجنوبية من إسبانيا وهو اصطلاح إداري لا يمثل المعنى التاريخي المبيّن لمصطلح الأندلس^.

بعض أسماء الأمكنة والمدن في شبه الجزيرة الإيبيرية ذات أصل أندلسي منقول إلى الإسبانية أو إسباني نقل إلى العربية. فعدد من الأسماء يتسم بطابعه الأندلسي، وكل اسم في الإسبانية حاليا مسبوق بالتعريف دليل على أندلسيته أو تأثره.

كانت ولا زالت تقوم في إسبانيا مدن وقواعد أندلسية. بعضها كبرى تحتفظ بآثار العمران الأندلسية مثل قرطبة وإشبيلية وغرناطة وطُليطلة ومالقة وغيرها.

فاسم الأندلس كان مرتبطا بالدولة الإسلامية وحدها مهما كان امتدادها يتسع باتساعها ويضيق بانحسارها، ولم يذهب هذا الاسم بنهاية دولة الإسلام في الأندلس. فإنه لا يزال مستعملا للمعنى القديم كلما ذكرت الأندلس أو ذكر علم من أعلامها أو فن من فنونها أو أثر من آثارها أو أي شيئ له صلة بها .

٩- د. مجد رضوان الداية - في الأدب الأندلسي، دار الفكر، دمشق ٢٠٠٠، ص١٨.

۱۳

٨- المصدر السابق، ص- ٣٧

## الفصل الأول أحوال الأندلس قبل الفتح الإسلامي

كانت شبه الجزيرة الإيبيرية Penisula (إسبانيا والبرتغال) قبل الفتح الإسلامي تحت حكم القوط الغربيين (Visigoth). وقد بدأ احتلال القوط لها في أوائل القرن الخامس الميلادي، بعد طردهم للوندال (Vandals) الذين اتجهوا بعد ذلك احتلال الشمال الأفريقي وطردوا منها على يد الرومان سنة ٥٣٤م. احتل الوندال إبارية منذ القرن الثالث الميلادي وحتى الخامس.

اتخذ القوط "طليطلة" عاصمة لملكهم وتأثروا بالحضارة والأنظمة الرومانية في قوانينهم ونظمهم، واعتنقوا المسيحية، وظلوا يحكمون الأندلس إلى أن قدم المسلمون وتغلبوا عليهم سنة ٩٢هـ ٧١١م، وقد ساد البلاد خلال حكمهم وضع شاذ من الناحية الإجتماعية والإقتصادية والدينية والسياسية، حيث كان المجتمع مقسما إلى طبقات يتحكم بعضها في الأخر بعنف وقسوة.

استبد القوط (coths) بالحكم لاسيما قبيل الفتح الإسلامي، وبسوء سياستهم وحكمهم ساءت حال أسبانيا واضطربت حياة سكانها. فانتشرت الفوضى وأصبحت غالبية الشعب تعيش عيشة ضنكة لسوء الأحوال المعيشية ولسياسية الاستغلال. فكان الشعب يُستغل لحساب طبقة الشعب المقهور والحاكمين، وفيما بين الحاكمين أنفسهم. وكان الشعب الأسباني مثل غيره من الشعوب الأوربية مقسما إلى طبقات عديدة هُضمت حقوقها مع وجود الفوارق الطبقية. ولأسرة المالكة بيدها كل شيء دون سواد الشعب الذي يُلاقي الإهمال والظلم فتفرض عليه الضرائب والتكاليف الباهظة. وقد انقسم الشعب إلى طبقات تالية:

١٠ الوندال – إحدى جماعات المتبربرين من الجرمان.

طبقة النبلاء: ومنها الطبقة الحاكمة وكان التنافس على أشده بين هذه الطبقة للوصول إلى العرش، بالرغم من أن الملك كان ينتخب انتخابا، وهم من سلالة القوط الفاتحين التي استولت على أكثر الأراضي الزراعية الخصبة.

طبقة رجال الكنيسة (رجال الدين): وهي طبقة تشارك النبلاء في حكم البلاد والإستمتاع بخيراتها، وكان نفوذهم غير محدود.

الطبقة الوسطى: وهي طبقة التجّار والزراع والمللّك الصغار الذين يتحملون الضرائب المختلفة، فكانت حالتهم سيئة.

الطبقة الدنيا: وهي طبقة عبيد الأرض الذين يتبعون مالكها وينتقلون مع مالكيتها من سيد إلى آخر، ولم تكن لهم حقوق.

طبقة العبيد Slaves: وهذه الطبقة تكونت من أسرى الحرب، ويتصرف فيهم بيعا وشراء، ولم تعط لهم ولا لعبيد الأرض الحقوق التي يستحقونها ولم ينالوا خيرا.

طبقة اليهود: وبالإضافة إلى الطبقات السابقة المسيحية هناك طبقة أخرى تختلف من ناحية الدين، وهم اليهود الذين بلغوا عددا كبيرا في أسبانيا، بسطوا نفوذهم في المجال الإقتصادي، ولكنهم عانوا كثيرا من عسف الملوك والكهنة والنبلاء، وذاقوا شتى ألوان الجور والإضطهاد. ودفعهم ذلك إلى التآمر وتدبير ثورة على الحكم القائم ولكن مؤامراتهم اكتشفت قبل القيام بها عام ١٩٤م عهد الملك "اجيكا" الذي وافقه الأحبار في طليطلة على معاملتهم معاملة قاسية فنكّل بهم وصادر أملاكهم، وقضى على من بقي منهم بالرق الأبدي للنصارى، ووز عهم شيبا وشبابا وذكوراً وإناثاً على المسيحيين. فأما الشيوخ فقد سمح لهم بالبقاء على دينهم القديم، وأما الشبان والأطفال فقد لُقنوا العقيدة المسيحية ونشئوا عليها فصار لايتزوج عبد يهودي إلا بجارية نصرانية، ولا تتزوج يهودية إلا

بنصراني 'أ. وهكذا عصفت يد البطش والمطاردة باليهود أيما عصف، فكانوا قبيل الفتح الإسلامي ضحية ظلم لا يطاق، وكانوا كباقي طوائف الشعب المهيضة يتوقون إلى الخلاص من هذا النير الجائر، وإلى جانب هذا الوضع الإجتماعي والإقتصادي الظالم كان الوضع السياسي مملوءاً بالإضطرابات والإنقلابات السياسية ''.

وفي بداية القرن الثامن الميلادي كان على عرش الأندلس الملك وتيزا (Wittiza)، والروايات الأسبانية تختلف في أمره فيصفه البعض بحسن السحرة وبالحكمة وبالعمل على رد المظالم وإقامة العدل، بينما يصفه آخرون بالجور والظلم والبغي على كل من يخالفه أو يقف في سبيل أطماعه. وقد تمكن غيطشه من القضاء على الثورات التي قامت ضده جميعا، ماعدا الثورات التي تزعمها ردريك (Rodrigo) الذي انضم إليه رجال الدين والأشراف وأعلن نفسه ملكا وتمكن من القضاء على وتيزا بعد خوض حرب أهلية عنيفة. وذلك حوالي سنة مامام. وهنا تختلف الرواية فيقال إن وتيزا قتل في هذا النضال وخلص الملك لمنافسه. وفي رواية أخرى أن ردريك ظفر به وسمل عينيه انتقاما لأبيه. ويقال أيضا إنه ارتد إلى احدى الولايات الشمالية وامتنع بها حتى وفاته. ويختلف المؤرخون كذلك في تاريخ ولاية ردريك الملك. فيقول البعض، ومنهم ردريك الطليطلي، إنه تولى سنة ١١٨م، وحكم مع وتيزا قسما من أسبانيا، وإنه لما توفي وتيزا في سنة ٢١٨م استأثر بالحكم مدى عام آخر حتى فتح أسبانيا.

#### عهود الحكم الإسلامي في الأندلس:

استقر حكم الإسلامي في شبه الجزيرة الإيبيرية ثمانية قرون منذ فتحها سنة

١١ - محد عبد الله عنان – دولة الإسلام في الأندلس، القسم الأول ، مكتبة الخانجي بالقاهرة- الطبعة الرابعة ١٩٩٧، ص: ٣٢.

١٢- د. علي حسين الشطشاط - تاريخ الإسلام في الأندلس، ص١٩-٢٠.

١٣- محيد الله عنان - دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص: ٣٣- ٣٤.

٩٢هـ/٧١١م إلى سقوط غرناطة سنة ٨٩٧هـ/١٤٩م. وقد مرت الأندلس في هذه القرون بعدة عهود، تقلّبت خلالها بين الضعف والقوة، وبين النصر والهزيمة. وكان لكل عهد منها طابع مميز، وهي كالآتي:

- عهد فتح الإسلامي للأندلس: استمر حوالي أربع سنوات، ٩٢- ٩٥هـ/
   ٧١١- ١٧١٤م.
- ٢. عهد الولاة: ٩٠ ١٣٨هـ/ ١٧٤ ٧٥٥م، استمر حوالي ٤٢ سنة.
   وحكم الأندلس في هذا العهد عشرون واليا تقريبا الذين كانوا تابعين للخلافة في دمشق مباشرة، أو بواسطة ولاية الشمال الإفريقي. ويعتبر بعض المؤرخين أن مدة الفتح داخلة في هذا العهد.
- ٣. عهد الإمارة الأموية: ١٣٨ ٣١٦هـ / ٧٥٥ ٩٢٩م. يبدأ هذا العهد منذ مجيء عبد الرحمن الداخل إلى الأندلس وتأسيسه إمارة مستقلة عن الخلافة العباسية التي استمرت ١٧١ سنة، وينتهي بإعلان الخلافة من قبل الأمير عبد الرحمن الناصر سنة ٣١٦هـ / ٩٢٩م.
- عهد الخلافة: ٣١٦ ٤٠٠ هـ / ٩٢٩ ١٠٠٩م. يبدأ هذا العهد منذ إعلان الخلافة حتى وفاة الحكم المستنصر بالله عام ٣٦٦هـ / ٩٧٦م، أو حتى الدولة العامرية في نهاية القرن الرابع الهجري. فاستمر هذا العهد حوالي قرن.
- عهد الطوائف: ٤٠٠ ٤٨٤هـ / ١٠٠٩ ١٠٩١م. وهو عهد دول أو ملوك الطوائف، الذي سبقته أعوام من الفوضى والانقسامات الداخلية، واستمر هذا العهد حوالي ستين عاما، وينتهي بدخول الأندلس سلطان المرابطين.
- جهد المرابطين والموحدين: ٤٨٤ ٦٢٠هـ / ١٠٩١ ١٢٢٢م،
   حيث دخلت الأندلس أولا في دولة المرابطين، التي تنتهي في حوالي
   ٢٥هـ / ١١٣٤م، أي أقل من نصف قرن. وبعد مدة ظهرت في

- الأندلس قوة جديدة، تمكنت من القضاء على المرابطين، وهم الموحدون، وينتهى في حوالى سنة ٦٢٠هـ.
- ٧. إمارة غرناطة: ٦٢٠ ١٢٢٧ ١٢٩٨، هي عصر دولة بني الأحمر في غرناطة. استمرت هذه الدولة ما يزيد عن قرنين ونصف، حتى نهاية القرن التاسع الهجري والخامس عشر الميلادي. يمثل سقوطها نهاية الحكم الإسلامي للأندلس، وذهاب سلطان المسلمين السياسي منها، وتبقى ملايين عديدة من المسلمين عشرات السنين، تحملوا خلالها الكثير من الاضطهاد وعمليات الإفناء التي أتت عليهم قتلا وتشريدا. وكادت تأتي على كل ما خلفه المسلمون من إنتاج إنساني رفيع شمَل مختلف الميادين. وهؤلاء عرفوا في التاريخ باسم الموريسيكيين.

#### الفصل الثاني

#### فتح الأندلس الإسلامي

بعد أن تولى ردريك الملك لم يقض على الإضطراب السياسي في الأندلس مما حمله على قمع الثورات التي قامت ضده، وخاصة في الشمال، إلا المؤامرات التي كان يديرها أبناء الملك "غيطشه" في سرّ وكتمان. وبينما كانت الأندلس تعيش في هذا الوضع المضطرب سياسيا واجتماعيا واقتصاديا، يضيق معظم سكانها بالذل والهوان الذي يلقونه من حكامهم. فهم يعملون ولكن لا ينالون من نتيجة عملهم شيئا، ولا يعرفون للحرية طعما ولا للكرامة الإنسانية مذاقا. يعيش السكان على الشاطئ الأفريقي المقابل في حرية وعزة وكرامة في ظل الهداية الإسلامية والتي ارتفعت راياتها على أرض يسودها الإخاء والمحبة والعدل الإجتماعي الذي سوّى بين البربري والعربي. ويرنون بأبصارهم إلى الأندلس هادفين إلى نشر الدعوة الإسلامية، وإقامة مشاعلها التي ستنقذه مما تردى وتجعله المنبع لبعث الحضارة الأوربية الحديثة ألى

في الوقت الذي كانت شبه الجزيرة الأسبانية تجوز فيه هذه الحوادث والأزمات الخطيرة. كان العرب قد أتموا فتح المغرب الأقصى، واستولوا على ثغر طنجة وأشرفوا على شواطئ الأندلس من الضفة الأخرى من البحر. ولم يبق لإتمام فتح أفريقية سوى ثغر سبتة الذي يقع مقابل طنجة في الطرف الأخر من اللسان المغربي. وكانت سبتة قد استطاعت لمنعتها وسهر حاكمها "الكونت يوليان" (Julian, Count of Ceuta) أن تحبط كل محاولة لأخذها. وكان موسى بن نصير يتُوق إلى افتتاح هذا الثغر المنبع وتطهير إفريقية من البقية الباقية من العدو. وبينما هو يرقب الفرص لتحقيق هذه الأمنية، جاءته رسالة من يوليان نفسه يعرض فيها تسليم معقله، ويدعوه إلى فتح أسبانيا. وجرت بينهما المفاوضة

<sup>11-</sup> د. محمد محمد زيتون – المسلمون في المغرب والأندلس، الهيئة العامة لمكتبة الإسكندرية ١٥٠ ،١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ ، ١٥٣ .

في هذا المشروع الخطير. وإن يوليان استدعى موسى إلى سبتة، وهنالك وقعت المفاوضة بينهما. فقد استجاب موسى لدعوة يوليان، واهتم بمشروعه أعظم اهتمام وكان قد وقف على أحوال أسبانيا وخصبها وغناها، واستطاع أن يقدر أهمية مثل هذا الفتح وجليل مغانمه ومزاياه. فلما علم من يوليان وحلفائه ما تعانيه أسبانيا من الخلاف والشقاق وما يسودها من الإنحلال والضعف. ورأى مما يعرضه يوليان من تسليم سبتة وباقي معاقله وتقديم سفنه لنقل المسلمين في البحر ومعاونته بجنده وإرشاده ".

#### أسباب الفتح:

اختلف المؤرخون حول الأسباب التي دفعت المسلمين لفتح الأندلس، ومن أهمها<sup>11</sup>:

قوة المسلمين ومجدهم: ومن أهم أسباب فتح الأندلس هو وصول المسلمين إلى أوج مجدهم وقوتهم، فقد وصلت جيوشهم إلى أقصى بلاد الشرق كما وصلت إلى أقصى بلاد المغرب. ونالوا من الإنتصارات خلال نصف قرن من الزمن، وقد أذهل العالم آنذاك وتركه عاجزا عن الدفاع عن نفسه أمام تلك الفتوحات العربية القوية، فمن الطبيعي أن يكونوا قد فكروا بعد وصولهم إلى المضيق الفاصل بين إفريقية وأوربا، أن يجتازوا ذلك المضيق وينساحوا في تلك البلاد والتى كانوا يسمعون عن غناها وخصوبتها.

الأحوال الداخلية في أسبانيا: كانت الأحوال الداخلية في أسبانيا مضطربة، وقام بكثير من الخلافات والصراعات على الحكم، لقد شجع العرب على التفكير في مشروعهم ما كانوا يسمعونها عن الأحوال الداخلية في أسبانيا، وعن التنازع على الحكم وخاصة الانقلاب الأخير الذي قام به القائد ردريك على الملك الشرعى غيطشه، وما كان في نفوس أولاد الملك المخلوع من رغبة في الإنتقام

١٥- محد عبد الله عنان - دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص: ٣٩.

١٦- د. علي حسين الشطشاط - تاريخ الإسلام في الأندلس، ص: ٢٣- ٢٦.

ممن اغتصب عرش والدهم. ولذا كان هذا الوقت مناسب تماما لشن الغارات على بلاد الأندلس.

تعاون الكونت يوليان مع العرب: إن يوليان حاكم سبتة كان على خلاف مع الملك الجديد ردريك، وأنه كان لا يزال يضمر الطاعة والإحترام للملك السابق غيطشه الذي اغتصب ردريك منه العرش، وأنه كان يعتبر أن السلطة الشعبية لا زالت في بيت الملك ذاك، وأن ردريك لم يكن يملك شيئا من الشرعية في تسلمه مقاليد الحكم، بل لم يكن سوى مغتصب له. ولذلك حاول يوليان بالاتفاق مع أولاد غيطشه على إقناع المسلمين لفتح الأندلس. هكذا أرسل أولاد غيطشه إلى يوليان رسالة بطلب المساعدة منه لاسترجاع العرش، حيث ذهبوا إلى طارق بن زياد، وطلبوا منه إمدادهم بجيش لفتح البلاد مقابل جزية يدفعونها للمسلمين.

يرى البعض: أن ذلك راجع إلى أخلاقية تتعلق باغتصاب الملك لذريق لفلورندا (Florinda) إبنة يوليان مما أثار حفيظة أبيها ودعاه إلى أن يستدعى المسلمين من الغرب، ويحثهم على فتح الأندلس انتقاما من لذريق.

وفي رواية أخرى التي ترويها المصادر الأسبانية، أن الملك القوطي السابق غيطشه وقله (Akhila) لما عُزل من ملكه ذهب أنصاره إلى حليفه يوليان طالبين مساعدته، فقادم يوليان بدوره إلى موسى بن نصير بالقيروان حيث تم الإتفاق على أن يمدهم موسى بجيش من عنده ليرد إلى ملكهم المعزول عرشه في مقابل جزية سنوية يؤديها للعرب

ويذكر المقري أن حديث يوليان إلى موسى بن نصير عن بلاد الأندلس وحسنها وفضلها، وما جمعت من أشتات منافعها وأنواع مرافقها، وطيب مزارعها ووفرة ثمارها، وكثرة مياهها وعذوبتها مع ضعف أهلها وقلة بأسهم شوّق موسى بن

نصير إلى فتح الأندلس، وكأن الأطماع الإقليمية والغنائم هي التي دفعت المسلمين إلى الفتح "'.

الحروب التي كانت جارية على سواحل المغرب: إن الحرب كانت مستمرة بين المسلمين والبيزنطيين الذين يهاجمون الشواطىء الأفريقية مثل جُزر البليار ومنورقة، وميورقة ويابسة وصقلية وسردنية، وأن أسطول القوط انضم إلى أسطول الروم في مراقبة سواحل أفريقية، فتم الإستيلاء على جزائر منورقة وميورقة ويابسة، وبعد هذا الاستيلاء السريع توجه المسلمون لفتح الأندلس، إنما هو مواصلة لهذه الحرب التي كانت دائرة بينهما.

وربما تكون هذه أسبابا مباشرة حدثت قريبا من زمن الفتح، فظنّ البعض أنها هي التي حملت المسلمين على فتح الأندلس، ولكن الحقيقة أن امتداد الفتح إلى الأندلس كان أمرا طبيعيا يتمشى مع حقيقة الدعوة الإسلامية وطبيعة القائمين بها، وقد تم ذلك بعد أن تهيأت الظروف والوقت الملائم. ^ \

#### العوامل المساعدة للفتح:

وقد ساعد المسلمين على تحقيق فتح الأندلس أمور كثيرة منها ١٩٠٠:

- 1. استقرار أقدام المسلمين في أفريقية واعتناق البربر للإسلام، وحماستهم لحمل دعوته وبذلهم أرواحهم بسخاء في سبيل ذلك، وحبهم للجهاد في سبيل دعوة الإسلام مثل ما للعرب المسلمين.
- ٢. اليقظة والحذر اللذان اتصف بهما المسلمون بمحاولة التعرف على حال البلاد عمليا بتوجيه بعض الحملات الخفيفة السريعة، التي تعرف بها طبيعة البلاد وحالة أهلها وتعطى المسلمين جريئة على مواجهة عدو هم.

<sup>17 -</sup> المقري التلمساني – نفح الطيب، دار الكتاب العربي، بيروت – لبنان، المجلد الأول. ص٢٣٧.

١٨ - د. علي حسين الشطشاط - تاريخ الإسلام في الأندلس، ص٢٦.

١٩ - د. محمد محمد زيتون – المسلمون في المغرب والأندلس، ص١٥٧.

- ٣. تعريف مقر الخلافة بخطة الفتح وإحاطتها علما بمجريات الأمور لتكون على أهبة المعاونة وإرسال المدد إذا لم تنجح خطة الفتح، وذلك يعطى للحملة صفة الشرعية المستمدة من الخلافة الساهرة على حماية الإسلام وتعاليمه وتبليغها للعاملين.
- بذل المسلمين جهدهم لإنشاء دار صناعة للسفن (ترسانة بحرية)
   وأسطول بحري في الشمال الأفريقي ابتدأه حسان بن النعمان، وواصل موسى بن نصير التوسع في تكوين الأسطول. ففي هذا الخصوص يقول المقري: " فقد أخذ في عمل السفن حتى صار عنده منها عدة كثيرة "<sup>۲</sup>.
- حالة بلاد الأندلس من اضطراب من الناحية السياسية واغتصاب للعرش، وفروق شاسعة بين الطبقات في الناحية الإجتماعية ثم الظلم الصارخ في توزيع الثروات مما يفقد غالبية الشعب روح الدفاع عن البلاد عند المهاجمة.
- 7. المساعدات من يوليان ورجاله للمسلمين، حيث كان يدلهم على العورات ويتجسس لهم الأخبار.

كل ذلك وغيره من الأمور الكثيرة التي ساعدت على الفتح الإسلامي للأندلس.

#### مقدمات الفتح:

كان الفتح الإسلامي لشبه جزيرة الإيبيريا أمرا طبيعيا، حسب الخطة التي اتخذها المسلمون أثناء فتوحاتهم وهي تأمين حدودهم ونشر دعوتهم. وذلك بالمضي في جهادهم إلى ما وراء تلك الحدود، لنشر العقيدة الإسلامية التي تقتضي أن يستمر المدّ الإسلامي ما دامت فيه القوة على الإستمرار. ولمّا وصل تيار الفتح إلى شمال إفريقية كان المدّ الإسلامي المكين يحمل عناصر القوة

٢٠ - المقري – نفح الطيب، ج ٢٠، ص – ٢٤١.

الذاتية الأصلية. ومن هنا ما كان منتظرا من هذه القوة الجديدة التي دفعت بالقائمين بها والعاملين فيها إلى الإستمرار أن تقف عند شواطىء إفريقية الشمالية الغربية. فكان طبيعيا ومتوقعا عبور هذا المد إلى أسبانيا عبر المضيق المجاز أو الزقاق ٢٠٠.

بعد أن أرسى موسى بن نصير ومن معه جذور الإسلام بجهودهم في الشمال الإفريقي كانت خطوتهم التالية الطبيعية هي فتح الأندلس. وقد اتبع موسى خطة سليمة أكمل بها جهود من سبقه من الجند الدعاة قادة وجيشا في ترسيخ قدم الإسلام في المغرب الكبير. وأدرك أن تعميق الإسلام وإقراره يتطلب تثبيته في النفوس ليحافظ عليه ذاتيا وكيما تحيط قلوب الناس هذا الدين الجديد، وتلك أصالة وأسلوب واضح ثابت، تقيمه طبيعة الدين ولا ترضى غيره بديلا. لذلك جهّز موسى جيشا من نوع جديد يحمل العلم والمعرفة الإسلامية، لترسيخ وتفقيه المغاربة هذا الدين. مثل هذه الخطوة لها اعتبارها دوما وهي متبعة في كل الظروف. وأمكن بهذا لا أن يرسخ الإسلام في قلوبهم فحسب بل غدوا يتحمسون لنشره في الخارج، حتى كانت أكثرية جيش طارق إلى الجزيرة الإيبيرية من المسلمين البربر، الذين تحمسوا لهذه العقيدة حبّا لها وتضحية من أجلها طمعا في مغنم أو حرصا على جاه ٢٢.

#### فكرة الفتح:

إن فكرة فتح الجزيرة الإيبيرية هي فكرة إسلامية تماما، بل يروي أنها فكرة قديمة تمتد إلى عهد الخليفة الراشد عثمان بن عفان(ر). فقد كان القائد عقبة بن نافع الفهري<sup>۲۲</sup> (٦٣هـ - ٦٨٢م) يفكر في اجتياز المضيق إلى أسبانيا لو

٢١- عبد الرحمن الحجى – التاريخ الأندلسي ، ص٤٣.

٢٢ - د.علي حسين الشَّطشاط - تاريخ الإِسلام في الأندلس، ص٢٩، التاريخ الأندلسي ، ص- ٤٤-٤٣.

٢٣- عقبة بن نافع الفهري القرشي هو قائد من أبرز قادة الفتح الإسلامي لبلاد المغرب في صدر الإسلام، لقب بفاتح أفريقية.

استطاع ً ً . وسبق للمسلمين نشاط على شواطىء إسبانيا الشرقية وبعض الجزائر الشرقية القريبة منها وهي ميورقة (Mallorca) ومنورقة (Menorca) واليابسة (Ibeza). ويذكر الذهبي أنه في سنة ٨٩هـ (٧٠٧م)، جهز موسى بن نصير ولده عبد الله. فافتتح جزيرتي ميورقة ومنورقة منورقة .

أما الإتصال بيوليان أو بغيره من الإسبان فإنها جاءت مواتية على ما يبدو، في الوقت الذي كان موسى بن نصير يفكر في تنفيذ فكرة الفتح.

بدأ موسى استشارته للخلافة في دمشق الوليد بن عبد الملك قبل اتصاله بيوليان، أو اتصال يوليان بموسى. وقد ترددت الخلافة بادئ الأمر بالقيام بمثل هذا العمل الكبير، خوفا على المسلمين من المخاطرة في مفاوز أو إيقاعهم في مهالك. لكن موسى أقنع الخليفة الوليد بالأمر. ثم تم الإتفاق على أن يسبق الفتح اختبار المكان بالسرايا أو الحملات الإستطلاعية.

وأرسل موسى في رمضان سنة ٩١هـ/ ٢١٠م سرية استكشافية إلى جنوب أسبانيا مكونة من خمس مائة جندي، منهم مائة فارس بقيادة طريف بن مالك، وهو مسلم من البربر. وجاز هذا الجيش الزقاق (المضيق) من سبتة بسفن يوليان أو غيره. ونزل قربَ جزيرة بالوما في الجانب الإسباني. وعرفت هذه الجزيرة فيما بعد باسم هذا القائد جزيرة طريف عملية الفتح تعادت حملة طريف بالأخبار المطمئنة والمشجعة على الإستمرار في عملية الفتح ٢٦.

وفي ذلك ينقل المقري وغيره نصوصا موضحة: " فكتب موسى بن نصير إلى أمير المؤمنين الوليد بن عبد الملك يخبره بالذي دعاه إليه يوليان من أمر الأندلس، ويستأذنه في اقتحامها. فكتب إليه الوليد أن خضها بالسرايا حتى ترى وتختبر شأنها، ولا تغرر بالمسلمين في بحر شديد الأهوال، فراجعه أنه ليس ببحر زخار، إنما هو خليج منه يبين للناظر ما خلفه، فكتب إليه: وإن كان فلا بد

٢٤- د. حسين مؤنس- فجر الأندلس، دار المناهل، بيروت، لبنان ٢٠٠٢، ص٥٥.

٢٥ - المقري - نفح الطيب ، ج-١، ص- ٢٧٩.

٢٦- مجد عبد الله عنان - دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص٤٠.

من اختباره بالسرايا قبل اقتحامه. فبعث موسى عند ذلك رجلا من مواليه من البرابرة اسمه طريف يكنى أبا زرعة في أربع مائة رجل معه مائة فرس. سار بهم في أربعة مراكب، فنزل بجزيرة تقابل جزيرة الأندلس المعروفة بالخضراء، التي هي اليوم معبر سفائنهم ودار صناعتهم. ويقال لها اليوم جزيرة طريف لنزوله بها"

#### مراحل الفتح:

#### ١. عبور طارق بن زياد بقواته إلى الأندلس

اطمأن موسى بن نصير إلى النتائج التي حققتها الحملة الإستطلاعية بقيادة طريف، وزادت رغبته في الفتح واشتد عزمه على السير في هذه المغامرة، فجهز جيشا من سبعة آلاف جندي من المسلمين البربر وليس فيهم من المسلمين العرب إلا العدد القليل. وأمر عليهم قائدا من قواده المشهورين بحسن القيادة وقوة الإخلاص، هو مولاه طارق بن زياد وهو أيضا من البربر من قبيلة نفزة. عبر طارق بن زياد بجيشه من سبتة إلى الطرف الإسباني، في الخامس من شهر رجب سنة ٩٢هـ / ٢١١م في السفن الأربعة ليوليان التي وضعها لخدمة المسلمين.

وبعد العبور تجمع الجيش الإسلامي عند جبل كالبي (Calpe) الذي عرف فيما بعد باسم "جبل طارق" (Gibraltar)، وأقام طارق بتلك المنطقة عدة أيام، بنى خلالها سورا أحاط بجيوشه سماه سور العرب، وأقام قاعدة حربية بجوار الجبل على الساحل لحماية الجيش من الخلف في حالة الانسحاب، في موضع يقابل الجزيرة الخضراء. ولم يمض وقت طويل حتى اشتبك جيش طارق مع قوات القوط في عدة معارك بالقرب من الجزيرة الخضراء، وانتصر فيها المسلمون. يقول الرازي – من كبار المؤرخين الأندلسيين - لما بلغ لذريق خبر طارق ومن

٢٧- عبد الرحمن الحجي – التاريخ الأندلسي، ص: ٤٦.

معه بعث إليهم الجيوش، جيشا بعد جيش، وكان قد قود على أحدهم ابن أخته يسمى "ينج"، وكان أكبر رجاله. فكانوا عند كل لقاء يهزمون ويقتلون، وقتل ينج وهُزم عسكره فقوي المسلمون وركب الرجّالة الخيل وانتشروا بناحيتهم التي جازوا بها.

#### ٢. معركة وادي برباط أو وادي لكه

بينما كان ردريك مشغولا بقمع بعض الثورات في بنبلونة في الشمال، جاءه الخبر بمجيء الجيوش الإسلامية وانتصارهم على قوته في عدة معارك، وبدأ يتجهّز جيشه للقاء جيوش المسلمين، ويقدره المؤرخون أنه جمع مائة ألف مقاتل. وقيل سبعين ألفا وتسعين ألفاً<sup>7</sup>. ولما علم طارق بأخبار تلك الحشود كتب إلى موسى بن نصير يستمده. فأمده بخمسة آلاف محارب بقيادة طريف بن مالك. وبهم كملت عدة الجيش الإسلامي اثني عشر ألف محارب جلهم من المسلمين البربر به .

وقد واصل طارق السير بجيوشه ومشى في محاذاة الساحل، وأقام معسكره في منطقة سهلية واسعة في كورة شذونة (Sidonia) بالقرب من نهر برباط ووادي لكه الذي يصب في المحيط عند مدينة "قادش" الساحلية. وفي هذه المنطقة تم اللقاء بين الجيش القوطي والجيش الإسلامي، ودارت معركة حاسمة استمرت ثمانية أيام، من يوم الأحد ٢٨ رمضان إلى يوم الأحد ٥ من شوال سنة ٩٢ / ٢١١. انتهت المعركة بهزيمة القوط هزيمة ساحقة بعد أن اقتتل الطرفان، وتبعهم المسلمون بالقتل والأسر. وقد اختلفت الروايات في أمر ردريك، فقيل إنه مات غريقا في وادي لكه، ويذكر البعض أن ردريك فر من الميدان والتقى بالمسلمين في معركة أخرى شمالي إسبانيا وقتل فيها. لكن هذا الرأي الأخير ضعيف لا تدعمه الأدلة."

٢٨- محيد عبد الله عنان - دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص: ٤٢.

٢٩- عبد الرحمن الحجي – التاريخ الأندلسي، ص: ٥٢.

٣٠- المصدر السابق، ص٥٧.

#### ٣. الاتجاه نحو الشمال وفتح طليطلة عاصمة القوط

وبعد هذا النصر المبين الذي حققه طارق وجنده، زحف إلى الشمال نحو مدينة شذونة، وفتحها عنوة بعد حصار، ومضى إلى مورور (Moron) وافتتحها. ثم عطف على قرمونة (Carmona) ثم تقدم إلى إشبيلية فصالحه أهلها على الجزية، ومنها اتجه إلى مدينة "استجة" حيث دارت معركة حامية هزم فيها الجيش القوطي، وافتتحت المدينة. "ولم يلق المسلمون فيما بعد ذلك حربا مثلها..، وقذف الله الرعب في قلوب الكفرة، فسقط في أيديهم، وتطايروا عن السهول إلى المعاقل، وصعد ذوو القوة منهم إلى دار مملكتهم طليطلة" ".

وقد وجّه طارق بن زياد من استجّة سرايا وبعوثا من جنده إلى عدة جهات. فبعث جيشا بقيادة مغيث الرومي في سبع مائة فارس لفتح مدينة قرطبة، فافتتحها مغيث دون مشقة كبيرة. وأرسل جيشا آخر إلى مالقة (Malaga) وآخر إلى كورة إلى باليرة حيث افتتح مدينتها غرناطة. وكذلك أرسل إلى كُورة تُدْمير (Tudmir) وافتتحها بمساعدة سرية مالقة وسرية إلبيرة. وقد حدثت عدة معارك في هذه المناطق، واستطاع المسلمين فتح عدة مدن فيها.

فقد سار طارق بمعظم أجناده إلى كورة جَيّان في طريقه إلى طليطلة فدخلها سنة ٩٣هـ دون مقاومة لأنه وجدها خالية، ليس فيها إلا اليهود في قوم قلة. وفرّ حاكمها مع أصحابه من كبار القوط حاملين معهم ذخائر الكنيسة. فترك طارق فرقة من جنوده في طليطلة وسلك إلى وادي الحجارة ثم استقبل الجبل فقطعه، فبلغ مدينة خلف الجبل تسمّى بمدينة المائدة وفتحها وأصاب بها مالا وحليا كثيرا، ثم انصرف إلى طليطلة في أوائل ٩٣ هـ.

#### ٤. عبور موسى بن نصير إلى الأندلس واستكمال الفتح

كتب طارق إلى موسى بن نصير يحيطه بأخبار الفتح وما حصله على نجاح، ويطلب منه المساعدة. وعلى الفور عزم موسى التوجه إلى الأندلس وأصدر

٣١- عبد الرحمن الحجي – التاريخ الأندلسي، ص: ٦٢-٦٢.

أوامره إلى طارق بوقف الفتح حتى يلحق به. وقد اختلف أقوال المؤرخين في تعليل البواعث التي حملت موسى على العبور إلى الأندلس وإصدار أوامره بوقف الفتح. والراجح من هذه الأقوال أن طارق خالف الأوامر الصادرة إليه بألا يتعدى قرطبة، أو حيث تقع الهزيمة بالقوط، وتوغل بسرعة غير متوقعة إلى داخل البلاد دون نظر إلى العواقب. ومن ثم تخوّف موسى على جيش المسلمين من الترامى إلى هذا البعد في بلاد فسيحة، ومسالك مجهولة، فقرر بالعبور تعزيزا للجيش الإسلامي وسدا لمحاولات قطع الطرق عليه وإتماما للفتح.

ققد عبر موسى البحر إلى الأندلس في عشرة آلاف من العرب وثمانية آلاف من البربر، في سفن صنعها لذلك، وذلك في رمضان سنة ٩٣ (٧١٢). تحرك موسى بالجيش نحو شذونة وافتتحها عنوة. ثم سار إلى قرمونة وهي يومئذ من أمنع معاقل الأندلس، فاستولى عليها بمساعدة يوليان. وقصد بعد ذلك إلى إشبيلية أعظم مدائن الأندلس. فافتحها بعد أن حصرها شهرا، ثم اتجه إلى ماردة إحدى قواعد الأندلس وحاصرها مدة وأعد كمائن عديدة في جهات صخرية مواجهة لها، وقتل من جنده كثيرون حتى استسلم أهلها ودخلها صلحا في رمضان أو شوال سنة ٩٤هه، على أن تكون أموال الغائبين والكنائس غنيمة للمسلمين دية لمن قتل منهم.

وبعد شهر من إقامته في ماردة تحرك موسى نحو طليطلة، وبلغ طارقا خبره فخرج إليه ولقيه في موضع من كورة طلبيرة، ثم عاد بالجيش إلى طليطلة وأقام بها طوال فصل الشتاء. وفي هذه المدة بدأ موسى عمله كأول وال مسلم يحكم قطراً أوروبيا، وقام ببعض التنظيمات الإدارية. فأمر بضرب عملة ذهبية لصرف رواتب الجند. كما أنه رد على أبناء غيطشة ما انتزع من ضياعهم،

٣٢- محبد الله عنان – دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص٥٢.

وعين بعضهم في وظائف عليا ونصب أخا غيطشة أَسْقُفًا على طليطلة. وقد بعث موسى رسولين من قبله إلى الخليفة الوليد بن عبد الملك يخبر انه بالفتح.

وحينما انتهى الشتاء سار الجيش الإسلامي نحو الشمال الشرقي لشبه الجزيرة الإيبيرية، واخترق ولاية "أراجُون" وافتتح مدينة سرقُسطة ومدنا أخرى حولها. وبعدها عزم موسى للدخول في بلاد "جليقة" ولكن الوليد بن عبد الملك أرسل رسوله مغيث الرومي بأمره بالخروج من الأندلس والكف عن التوسع في البلاد والعودة إلى دمشق مع طارق بن زياد. وقد استجاب موسى لهذا الإستدعاء، ولكنه طلب إمهاله حتى يتم الفتح ويتم له السيطرة على المعاقل الجبلية الشمالية. ومن هنا قسم موسى جيشه إلى قسمين، قسم بقيادته والآخر بقيادة طارق. وسارا على طريقين مختلفين وافتتحا مدنا كثيرة، حتى بعث الوليد بن عبد الملك رسولا أخر إلى موسى يتعجل وصوله إلى دمشق. فاستجاب لأمر الخليفة وأسرعا السير في ذي الحجة عام ٩٥هه، فوصلا إلى طليطلة ومنها إلى قرطبة فإشبيلية ثم إلى دمشق. وترك موسى ابنه عبد العزيز واليا على الأندلس ليقوم بما تقتضيه أحوال البلاد من التنظيم والإصلاح. وبه يبدأ عصر الولاة".

هكذا استطاع لهذين الرجلين مع جيش المسلمين من العرب والبربر أن يفتتحوا قطرا أوربية من الناحية الجغرافية الطبيعية.

٣٣- عبد الرحمن الحجى – التاريخ الأندلسي، ص: ١٠٣- ١١٩.

#### الفصل الثالث

# دخول عبد الرحمن بن معاوية إلى الأندلس

أبو المطرف عبد الرحمن بن معاوية بن هشام الأموي المعروف بلقب صقر قريش وعبد الرحمن الداخل. ويعرف بالداخل الأموي، مؤسس الدولة الأموية في الأندلس وأحد عظماء العالم. فرّ من الشام إلى الأندلس في رحلة طويلة استمرت ست سنوات، بعد سقوط الدولة الأموية في دمشق عام ١٣٢هـ وتتبع العباسيون لأمراء بني أمية وتقتيلهم. دخل الأندلس وهي تتأجج بالنزعات القبلية والتمردات على الولاة، فقضى عبد الرحمن في فترة حكمه التي استمرت ٣٣ عاما في إخضاع الثورات المتكررة على حكمه في شتى أرجاء الأندلس تاركا لخلفائه إمارة استمرت نحو ثلاثة قرون ٢٠٠٠.

ولد سنة ١١٣هـ ٧٣١م في خلافة جده هشام بن عبد الملك في بلاد الشام عند قرية تعرف بدير حنا وقيل بأرض تدمر. توفي أبوه شابا عام ١١٨هـ في خلافة أبيه هشام بن عبد الملك. فنشأ عبد الرحمن في بيت الخلافة الأموي بدمشق حيث كفله وإخوته جده هشام "، وكان جده يؤثره على بقية إخوته ويتعهده بالصلات والعطايا في كل شهر حتى وفاته.

لما أقام العباسيون دولتهم على أنقاض الدولة الأموية، هدفوا إلى تعقب الأمويين والقضاء عليهم خشية أن يحاولوا استرداد ملكهم، فقتلوا بعضهم مما جعل الباقين منهم يستترون. حينئذ أظهر العباسيون الندم على ما كان منهم. وأشاعوا أنهم أمّنوا من بقي من الأمويين حتى اجتمع منهم بضع وسبعون رجلا منهم أخ لعبد الرحمن الداخل يدعى يحيى فقتلوهم. وحين بلغ عبد الرحمن بن معاوية ذلك هرب من منزله بدير حنا.

٣٤- ويكيبيديا الموسوعة الحرة

٣٥- محمد عبد الله عنان – دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص ١٥٠

# قيام الدولة الأموية في الأندلس:

أنشأت الدولة العباسية في الكوفة في ربيع الأول سنة ١٣٢ (٧٤٩) في اليوم الذي بويع فيه لأبي العباس عبد الله بن مجه بعد دخول قائده أبي سلمة الخلال الكوفة قبل ذلك بأسابيع، ولم تنقض أشهر حتى رفرفت رايات العباسيين على دمشق. وفر مروان بن مجه آخر خلفاء بني أمية بمن معه من الجند، ولحق بهم عبد الله بن علي عم السفاح وأوقع بهم هزيمة كبيرة على نهير الزاب أحد فروع دجلة، وفر مروان وطارده عبد الله بن علي حتى قتله في قرية بوصير بمصر. وبذلك زالت الدولة الأموية في المشرق من الوجود. وأعقبت ذلك مذبحة كبرى أنزلها العباسيون بالأمويين حتى لم يفلتوا منهم رجلا عثروا له على أثر، واستمرت المذابح بعد ذلك سنوات حتى لم ينج من بني أمية إلا أفراد شردوا في الأفاق.

# فراره إلى المغرب:

كان عبد الرحمن بن معاوية يجلس في بيته في العراق إذ دخل عليه ابنه ابن أربع سنين يبكي فزعا وكان عبد الرحمن بن معاوية مريضا معتزلا في الظلام في ركن من البيت من أثر رمد في عينه، فأخذ يسكن الطفل بما يسكن به الأطفال إلا أن الطفل ظل فزعا مرعوبا لم يسكن. فقام معه عبد الرحمن فوجد الرايات السود (رايات الدولة العباسية) خارج البيت. وكانت تعم القرية جميعها، فعلم أنه مطلوب، رجع عبد الرحمن بن معاوية أخذ أخاه الوليد بن معاوية وما معه من نقود، وترك النساء والأطفال وكل شيء، لأن العباسيين لم يكونوا ليقتلوا النساء ولا الأطفال. ولكن كانوا يقتلون كل من بلغ وكان أهلا للخلافة. ثم خرج هاربا نحو الفرات. وحل هناك ببعض القرى واختفى بها حيبا يدبر أمره، ولكن

٣٦- حسين مؤنس – فجر الأندلس، ص٦٦٢.

جند المسوّدة "ما لبثت أن حلت بتلك الجهة تستقصى آثار بني أمية. فبادر عبد الرحمن بالفرار. وتنقل الرواية على لسانه قصة مؤثرة عن حوادث فراره. وتصف كيف أدركته خيل المطاردين على ضفة النهر مع أخيه الصبي، فوثبا إلى النهر واستطاع عبد الرحمن أن يقطعه سباحة إلى الضفة الأخرى، ولكن الغلام عجز عن قطعه وعاد إلى الضفة الأولى حيث وعده المطاردين بالأمان، ولكنه ما كاد يقع في أيديهم حتى انقضوا عليه وقطعوا رأسه أمام عيني أخيه. وقلبه يتفطر روعة وأسى "م. ولما أمن عبد الرحمن خطر مطارديه سار مختفيا إلى الجنوب قاصدا إلى المغرب "".

قال: "فخرجت فإذا أنا برايات مطلّة، فلم يرُعني إلاّ دخول أخي فلان، فقال: يا أخي رأيت المسوّدة ؟ وكنت لمّا فعل بي الصبيّ ما فعل قد خرجت فرأيتهم لم أدرك شيئا أكثر من دنانير تناولتها. ثم خرجت أنا والصبي أخي. وأعلمت أختيّ: أم الأصبع وأمة الرحمن، بمتوجّهي. وأمرتهما أن يلحقني غلامي بما يصلحني إن سلمت. فخرجت حتى اندسست في موضع ناء عن القرية وأقبلوا فأحاطوا بالقرية ثم بالدار، فلم يجدوا أثرا ومضينا حتى لحقني بدر. ثم خرجت حتى أتيت رجلا على شاطئ الفرات، وأمرته أن يبتاع لي دواب وما يصلحني، فأنا أرقب ذلك إذ خرج عبد له أو مولى، فدل علينا العامل فأقبل إلينا. فولله ما راعنا إلا جلبة الخيل إلينا في القرية، فخرجنا نشتد على أرجلنا، فأبصرتنا الخيل فدخلنا بين جنان على الفرات، واستدارت الخيل فخرجنا وقد أحاطت بالجنان، فتبادرنا وسبقناها إلى الفرات. فترامينا فيه، وأقبلت الخيل فصاحوا علينا: لا بأس عليكم. فسبحت وسبح الغلام أخي. فلما سرنا ساعة سبقته بالسباحة وقطعت قدر نصف الفرات، فالتفت لأرفق وأصيح عليه ليلحقني، فإذا هو والله لما سمع تأمينهم إياه الفرات، فالتفت لأرفق وأصيح عليه ليلحقني، فإذا هو والله لما سمع تأمينهم إياه

٣٧- سمّوا المسوّدة- لأنهم رفعوا شعار السّواد بدلا من شعار البياض الذي اتخذه بنو أمية.

٣٨- ابراهيم الأبياري – أخبار مجموعة في فتح الأنلس ، دار الكتاب المصري القاهرة ودار الكتاب اللبناني بيروت، ص ٥٤-٥٥.

٣٩- محمد عبد الله عنان – دولة الإسلام في الأندلس، ق ١، ص١٥٠.

وعجل خاف الغرق. فهرب من الغرق إلى الموت، فناديته: أقبل يا حبيبي إليّ فلم يأذن الله بسماعي فمضى، فمضيت حتى عبرت الفرات. وهمّ بعضهم بالتجرد ليسبح في إثري ثم بدا لهم وأخذوا الصبيّ فضربت رقبته وأنا أنظر، وهو ابن ثلاث عشرة سنة، رحمه الله. قال: ثم مضيت".

ثم مضى عبد الرحمن حتى أدرك مكانا من فلسطين كان قد ذكره لأختيه، وهناك أدركه مولاه بدر وسالم مولى أخته بمال وجوهر ليستعين بهما في محنته. ومضى الثلاثة معجلين فعبروا بمصر وأفضوا إلى افريقية حين كان الحال مضطربا ثائرا. فأمنوا برهة في وديان المغرب وشعابه وبين قبائله وأهله الذين فرقتهم الثورات وصرفتهم عن الإلتفات إلى دعوة العباسيين 13.

كانت سنه عشرين سنة حينما أقبل إلى افريقية ولم يكن يفكر إلا النجاة من رجال العباسيين الذين كانوا يتتبعون كل أموي يعثرون له على أثر، ولم تكن الظروف في إفريقية لتغذي فيه أي عمل في تحسين الحال، لأن بربر إفريقية كانوا يكر هون العرب كراهة عميقة بعد الذي كان من عفهم بالبربر وثورة هؤلاء عليهم هذه الثورة العنيفة، وكان دعاة الخارجية وأعداء بني أمية الهاربون قد ملأوا قلوب أهل البلاد كراهة للأمويين وسخطا عليهم، فلم يكن للفتى على ذلك بعد السلامة مطمع أ.

# عبد الرحمن بن معاوية في المغرب:

وصل عبد الرحمن إلى افريقية أيام عبد الرحمن بن حبيب، ومن الطبيعي أن يتخوفه على نفسه، ولو قد كان هذا الأموي الشارد خامل النفس قنوعا للجأ إلى عبد الرحمن بن حبيب وعاش في ظله عيشة خمول لا تخلو من الإستمتاع كما

<sup>·</sup> ٤ أخبار مجموعة في فتح الأندلس- ص: ٥٥-٥٥.

٤١ المصدر السابق، ص:٥٦.

٤٢ - حسين مؤنس - فجر الأندلس، ص١٦٤.

كان غيره من أمراء بني أمية يفعلون، ولكنه كان مغامرا بطبعه جريء القلب ففضل أن يعيش بين البربر حياة قلق واضطرا ب.

فتجوّل عبد الرحمن على نواحي افريقية كلها دون أن يغادر منها ناحية لم يجرب فيها حظه. أقام ببرقة حينا، ثم مضى إلى تاهرت حيث استظل برعاية رستم حينا. ثم اختفى في قبائلَ مكناسة، ثم قضى ردحا في صبرة وانتهى به الأمر بعد خمس سنوات من الهرب والتجوال والمغامرة إلى قبائل نفزة على مقربة من طنجة. وكانت أمه من سبيهم، والظاهر أنه استطاع كسب ودهم لأن كثيرا منهم عطف عليه وقام برعايته. والظاهر كذلك أنه لم يقنع بحياة الخمول فجعل يدبر على عبد الرحمن بن حبيب. واتصل أمره بهذا الأخير فبعث من يبحث عنه. وكان يرافقه في هذه المغامرات كلها مولاه بدر ومولى أخته سالم.

أقام عبد الرحمن عند قبائل مغيلة من ساحل طنجة في كنف شيخها أبي قرة. ويغلب أن استقراره عند مغيلة هؤلاء كان حوالي سنة ٧٥٣/١٣٦. كان سالم مولى أخته قد حدثه بشيء عن خير الأندلس وكان قد قدمها مع موسى بن نصير، فتطلعت نفس عبد الرحمن إلى هذا البلد الواسع الغني الذي أفسد الإضطراب أمره ٢٠٠٠.

### عبد الرحمن بن معاوية في الأندلس:

أقام عبد الرحمن عند أخواله النقزيين وبقي معه مولاه بدر، أما "أبو الشجاع" سالم فقد عاد إلى مولاته أم الأصبغ<sup>3</sup> بالشام. ورأى عبد الرحمن أن يبادر بالإتصال بزعماء بني أمية في الأندلس. فبعث مولاه بدرا رسولا إلى أبي

٤٣- المصدر السابق- ص: ٦٦٧.

٤٤- أخت عبد الرحمن بن معاوية

عثمان عبيد الله بن عثمان، وعبد الله خالد بن أبّان بن أسلم، زعيمي موالي بني أمية وأرسل إليهما كتابا يعرض عليهما فيه رياسته للأندلس.

وذلك في أواخر سنة ١٣٦هـ/٧٥٣م. فنزل بدر بقرية طُرّش Torrox من ساحل البيرة، وكانت جند الشام ويجتمع فيها موالي بني أمية. وكانت رياستهم إلى "أبي عثمان عبيد الله" وصهره "عبد الله خالد بن أبان"، فاجتمع بدرا بهما وقدّم إليهما كتاب عبد الرحمن، يشكو فيه ما ابتلوا به ويعظم عليهم حقه ونزوعه إليهم وما صنع به "ابن حبيب" وبقومه بأفريقية ويعلمهم أنه إن دخل إلى يوسف الفهري لم يأمنه ويعرض أنه إنما يريد الإعتزاز بهم أن يمنعوه وأن تهيأ لهم ما فيه طلب سلطان الأندلس أن يعلموه ".

وقد نشط موالي الأمويين لهذا الأمر واستشاروا "الصديل" زعيم القيسية في معاونة عبد الرحمن وتأبيده ولكن "الصديل" بعد أن استجاب لنصرة عبد الرحمن، عاد فأبدى ترددا وفتورًا، واقترح أن يتزوج ابن معاوية من ابنة "يوسف الفهري". وأن ينزل آمنا في ظله، ثم صرفهما وقال: إن عبد الرحمن "من قوم لو بال أحدهم في هذه الجزيرة غرقنا نحن وأنتم في بوله"<sup>13</sup>.

كانت الخطوة المؤثرة التي نجح فيها بدر هو وصوله إلى موالي بني أمية في الأندلس، وشيخهم أبو عثمان ومن خلالهم حاول التحالف مع القيسية، إلا أنّ الصميل بن حاتم – وقد كان زعيم القيسية الذين كانوا عماد الفهري – عبّر بوضوح عن مخاوفه من وجود أمير أموي في البلاد، فوضع القيسية حينئذ لن يكون كما هو في ظلّ الفهري الذي يستطيعون أن يأخذوا منه ويردّوا عليه. فذهبوا إلى اليمنية فرضوا وتم لهم الأمر.

فقد نجح بدر في مهمته، فأرسل رسولا إلى عبد الرحمن يقول له: إن الوضع أصبح جاهزا لإستقبالك هناك.

٤٦ المصدر السابق- ص٨٨.

<sup>62</sup> محد عبد الله عنان – دولة الإسلام في الأندلس، ص٨٨

نزل عبد الرحمن بن معاوية على ساحل الأندلس بمفرده. واستقبله هناك مولاه بدر، وكان يحكم الأندلس في ذلك الوقت يوسف بن عبد الرحمن الفهري، وكالعادة كان في الشمال يقمع ثورة من الثورات كان في الشمال يقمع ثورة من الثورات كان في الشمال علم على الشمال علم على الشمال المسال المسلم المس

وبعد أن دخل عبد الرحمن الأندلس بدأ أن يُجمّع الناس حوله، من محبي الدولة الأموية والأمازيع وبعض القبائل المعارضة ليوسف الفهري، كما كان قد وصلت إلى الأندلس فلول من الأمويين الهاربين إلى جانب التحالف المأخوذ مع اليمنية.

كان على رأس اليمنيين في ذلك الوقت أبو الصباح اليحصبي، وكان المقر الرئيسي لهم في إشبيلية، وهي المدينة الكبيرة التي كانت تعد حاضرة من حواضر الإسلام في ذلك الوقت. فذهب عبد الرحمن بن معاوية بنفسه إلى إشبيلية. واجتمع طويلا مع أبى الصباح اليحصبي، فبايعه أبو الصباح.

وقبل القتال أرسل عبد الرحمن بن معاوية عدّة رسائل إلى يوسف الفهري يطلب ودّه، وأن يسلّم له الإمارة، ويكون الفهري رجلا من رجاله في بلاد الأندلس بحكم أنه حفيد هشام بن عبد الملك، لكن يوسف الفهري رفض ذلك. وجهّز جيشا وجاء ليحارب عبد الرحمن ومن معه.

#### موقعة المصارة:

معركة المُصارة أو المسارة هي معركة وقعت بين جيش يوسف بن عبد الرحمن الفهري آخر ولاة الأندلس وجيش عبد الرحمن بن معاوية أول أمراء الأندلس في ٩ ذي الحجة ١٣٨هـ. وانتهت بانتصار عبد الرحمن بن معاوية وفرار يوسف الفهري، ودخول عبد الرحمن قرطبة ومبايعته بها أميرا على الأندلس في اليوم التالى.

27

٤٧ أخبار مجموعة، ص٧٣.

وأقبل يوم الخميس التاسع من ذي الحجة سنة ١٣٨هـ (١٣ مايو ٢٥٦م) فاستبشر به عبد الرحمن لأنه يقابل اليوم الذي وقعت في غده معركة مرج راهط<sup>6</sup> وانتصر فيها مروان بن الحكم على الضحّاك بن قيس الفهري. فقرر أن يخوض المعركة الحاسمة مع يوسف الفهري يوم الجمعة التالي ومن ثم أمر جنده أن يستعدوا ليوم الفصل.

وفي صباح يوم الجمعة العاشر من ذي الحجة سنة ١٣٨هـ نظّم عبد الرحمن جيشه ورتبه ترتيبا محكما. ثم عبر الوادي الكبير وأفضى إلى الضفة المقابلة دون أن يعرض له يوسف أو أحد من رجاله. ويبدو أنه كان ما يزال يؤمل في

٤٨ - حسين مؤنس - فجر الأندلس - ص: ٦٨٠.

٤٩ - وقعت المعركة يوم عيد الأضحى سنة ٦٤هـ.

٥٠ - تاريخ الإسلام في الأندلس- ص : ٩١.

الصلح، وعلى ذلك كان كثير من أنصاره. لم يخوضوا المعركة إلا بعد أن وضعهم عبد الرحمن أمام الأمر الواقع فلم يجدوا عن القتال مندوحة أه.

دارت المعركة على مقربة من "المُصارة" من أرباض قرطبة وانتصر عبد الرحمن على خصومه، فسار إلى قرطبة فدخلها. وقد قتل في هذه المعركة ابني كل من يوسف الفهري، والصميل وكبار قوادها ووجوه القيسية والفهرية. وفرّ يوسف إلى طليطلة والصميل إلى جنوب جيانا، ثم لحق الصميل بيوسف الفهري في طليطلة مع عدد من أصحابه فقوي أمر هما وانضم إليهما من بقى من مضر في تلك الجهات فأخذا يستعدان من جديد للعودة إلى قرطبة والإستيلاء عليها.

١٥ المصدر السابق- ص٩١ ، فجر الأندلس- ص: ٦٨١.

# الفصل الرابع حضارة العرب في الأندلس

كانت أسبانيا قبل الفتح قد ملكها الرومان حتى القرن الخامس من الميلاد، ثم انقض الوندال والألين والسويف – الذين هم من القبائل البربرية – على أسبانيا. ولم يلبث القوط الذين هم من البرابرة أيضا، أن قهروهم واستولوا على أسبانيا في القرن السادس للميلاد، وظلوا سادتها إلى أن جاء العرب. وقد اختلط القوط البرابرة باللاتين في إسبانيا، فاتخذوا اللاتينية لغة لهم، وانتحلوا النصرانية التي كانت دين الدولة الرسمى، وخضعوا بذلك لسلطان الحضارة اللاتينية.

وكان اختلاط القوط باللاتين قبل الفتح العربي مقتصرا على عِلْيَة القوم، وكان المكان البلاد الأصليون من الأرقاء، الذين ليس لديهم شيء يدافعون عنه وكانوا مستعدين لقبول أي سلطان عليهم، فتنافس القوطيون على عرش المملكة، لأن النظام الملكيّ القوطي قائما على الانتخاب، ورشح كثير منهم للعرش، فيقتتل أنصار هؤلاء المرشحين على الدوام ويمزّقون باقتتالهم المملكة القوطية، فهذا التنافس على عرش أسبانيا أدّى إلى نزاع اجتماعي وفتن داخلية، وفقدان الروح العسكرية وفتور عن الدفاع بين الأهلين المستعبدين، وكان من جزاء ذلك تفرق الدولة القوطية، وسهل للعرب تحرير أسبانيا في ونتيجة للتعاون بين العرب والبربر بعد تحرير أفريقية دخل جيش إسلامي مؤلف من اثني عشر ألف جندي بلاد أسبانيا في زمن الخليفة العاشر سنة ٩٢هه/ ٢١١م، وتم فتحها بقيادة طارق بن زياد والقائد موسى بن نصير. وقد وصفها القائد المسلم في رسالة إلى الخليفة الأموي أنها "شامية في طيبها وهوائها، يمنية في اعتدالها واستوائها،

 $<sup>^{\</sup>circ}$  عوستان لوبون — حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي، القاهرة  $^{\circ}$  ،  $^{\circ}$  .

هندية في عطرها وذكائها، أهوازية في عِظم جباياتها، صينية في معادن جواهرها، عدنية في منافع سواحلها""٠.

وتميزت الفترة الأولى من تاريخ العرب في الأندلس بين ٩٢- ١٣٨هـ والتي تسمى 'عصر الولاة' بعدم الاستقرار وانشغال الولاة فيما بينهم بالمنازعات مما مهد لدخول عبد الرحمن الداخل الأموي بعد فراره من وجه العباسيين، وأسس الدولة الأموية في الأندلس بعصريها الإمارة والأندلس، والتي امتدت من سنة ١٣٨- ١٣٢٤هـ (٧٥٦- ١٠٣١م).

ولم يكن الفتح الإسلامي لأسبانيا احتلالا عسكريا، بل كان حدثا حضاريا هاما، وحركة تحرير للشعوب الأسبانيا، فقد امتزجت حضارة سابقة كالرومانية والقوطية مع حضارة جديدة هي الحضارة العربية الإسلامية. ونتج عن هذا المزج حضارة أندلسية مزدهرة أثرت في الحياة الأوربية، وتركت آثارا عميقة مازالت تتراءى مظاهرها بوضوح حتى اليوم.

وبعد تحرير أسبانيا استقر العرب والبربر مع سكان البلاد، فكان للسلوك الإسلامي الإنساني تأثير كبير في تآلف القلوب، إذ لم يلبث المسلمون أن أنسوا إليهم وحصل التزاوج والمصاهرة بينهم. فنشأت في أسبانيا طبقة اجتماعية جديدة، هي طبقة المولدين التي هي خليط من دم أهل البلاد الأصليين ودم العرب والبربر، كما نشأت طبقة جديدة أخرى هي طبقة المستعربين، وهم الأسبان المسيحيون الذين ظلوا على ديانتهم المسيحية ولكنهم تعربوا بعد دراسة اللغة العربية وآدابها وثقافتها ".

وأحسن العرب سياسة سكان إسبانيا، فقد تركوا لهم كنائسهم وأموالهم وقوانينهم وحق المقاضاة إلى قضاة منهم، ولم يفرضوا سوى جزية سنوية صغيرة،

٤٥- د/ أحمد مختار العبادي – في التاريخ العباسي والأندلسي، مطبعة دار النهضة العربية، بيروت ١٩٧١، ص٣١٦.

٥٣- المصدر السابق، ص٢٧٩.

وخضعوا للعرب من غير مقاومة ولم يبق على العرب إلا أن يقاتلوا الطبقة الأريستوقر اطية المالكة للأرضين°٠.

كانت إسبانية النصرانية ذات رخاء قليل وثقافة في زمن ملوك القوط، ولم يكد العرب يُتمّون فتح إسبانيا حتى بدأوا يقومون برسالة الحضارة فيها. فاستطاع العرب في أقل من قرن أن يحيوا ميت الأرضين ويعمروا خرب المدن، ويقيموا فَخْم المباني ويوطّدوا وثيق الصلات التجارية بالأمم الأخرى، ثم بدأوا يتفرغون لدراسة العلوم والآداب ويُترجمون كتب اليونان واللاتين ويُنشؤون الجامعات التي ظلّت ملجأ للثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقلت ملجأ الثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقلت ملجأ الثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقلت المعالية والمناسبة العلوم والأداب ويُترجمون كتب اليونان واللاتين ويُنشؤون الجامعات التي ظلّت ملجأ للثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقل المناسبة العلوم والأداب ويُترجمون كتب اليونان واللاتين ويُنشؤون الجامعات التي ظلّت ملجأ للثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقل المناسبة العلوم والأداب ويُترجمون كتب اليونان واللاتين ويُنشؤون الجامعات التي ظلّت ملجأ الثقافة في أوربا زمنا طويلاً أقل المناسبة العلوم والأداب ويُتربع أوربا زمنا طويلاً أقل المناسبة العلوم والأداب ويُتربع أوربا زمنا طويلاً أللثقافة في أوربا زمنا طويلاً ألثونان واللاتين ويُنسبان المناسباني ويولي المناسبان والمناسبان ويولي المناسبان ويولي المناسبان والمناسبان ويولين المناسبان ويولين ويولين المناسبان ويولين ويو

امتازت حضارة العرب في الأندلس بميلها الشديد إلى العناية بالفنون والأداب والعلوم، فأنشأوا المدارس والمكتبات والمختبرات، وترجموا الكتب المختلفة، ودرسوا العلوم الرياضية والفلكية والطبية والكيمياوية والطبيعية بنجاح. ولم يكن نشاطهم في الصناعة والتجارة أقل من ذلك، فكانوا يصدرون منتجات المناجم ومصانع النسائج، ومعامل الأسلحة والجلود والسكر إلى إفريقية والشرق بواسطة تجار من اليهود والبربر. وبرعوا في الزراعة براعتهم في العلوم والصناعات، وأدخلوا إلى حقول الأندلس زراعة قصب السكر والتوت والقطن والأرز والموز وغيرها، - وأصبحت إسبانية بأقل زمن جنّة واسعة بفضل أساليب العرب الزراعية الفنية - وأكثروا من إنشاء الطرق والجسور والمشافي والفنادق والمساجد في كل مكان ٥٠٠.

فأنشأ العرب أسطولا ضخما لمواجهة قوة الأسطول البيزنطي ولضمان أمن السواحل العربية من هجماتهم، فازدهرت التجارة مما أدى إلى ازدهار الحياة

٥٥- غوستان لوبون – حضارة العرب، ص٢٨٠.

٥٦- المصدر السابق، ص٢٨٧.

٥٧- المصدر السابق، ص٢٨٨.

الإقتصادية والإجتماعية وتمكين العرب في الأندلس من الاتصال بالعالم الخارجي.

واستطاع العرب أن يحوّلوا الأندلس ماديا وثقافيا في بضعة قرون وأن يجعلوها على رأس جميع الممالك الأوربية. وقد أثّر العرب في أخلاق الشعوب النصرانية، فقد علموهم التسامح الذي هو أثمن صفات الإنسان، وبلغ حِلم عرب الأندلس نحو الأهلين مبلغا كانوا يسمحون به لأساقفهم أن يعقدوا مؤتمراتهم الدينية كمؤتمر أشبيلية النصرانية الذي عقد عام ٧٨٢م ومؤتمر قرطبة الذي عقد عام ٢٥٨م، وتعد كنائس النصاري الكثيرة التي بنوها أيام الحكم العربي من الأدلة على احترام العرب لمعتقدات الأمم التي خضعت لسلطانهم، وأسلم كثير من النصاري، فغدا النصاري واليهود مساوين للمسلمين قادرين مثلهم على تقلد مناصب الدولة ...

فالحضارة العربية في الأندلس مرت بأدوار وخضعت لمؤثرات حضارية، منها ما ترجع أصولها إلى الأمّ أي الحضارة العربية في المشرق، كما خضعت أيضا لمؤثرات حضارية محلية بحكم البيئة التي نشأت فيها وبدرجة محدودة.

بعد الفتح الإسلامي للأندلس ازدهر الأندلسيون في جميع مجالهم، فاستطاعوا في أقل من قرن أن يحيوا ميت الأرضين ويعمروا خرب المدن، ويقيموا فَخْم المباني ثم بدأوا يتفرغون لدراسة العلوم والآداب ويُترجمون كتب اليونان واللاتين ويُنشؤون الجامعات التي ظلّت ملجأ للثقافة في أوربا زمنا طويلا، وأدت نمو هم إلى الأعمال الأدبية وترعرعت بينهم الشعر والنثر، والباب الثاني حول الشعر العربي في الأندلس.

\_

٥٨- غوستان لوبون – حضارة العرب، ص٢٩٠ – ٢٩١.



#### الباب الثاني

# الشعر العربي في الأندلس

كان الشعر الأندلسي شديد الشبه بالشعر العربي في المشرق في أغراضه وتطوره، وقد كان من نتائج منافسة الأندلسيين للمشارقة اتخذ شعرهم صبغة الشعر العباسي، فظهر التجديد في الغزل والمجون والخمر ووصف الطبيعة والعمران وبقي التقليد مسيطرا على الأبواب الأخرى إلا أنهم رغم ذلك لم يصلوا إلى العمق الذي وصله الشعر في المشرق، ولكن خيالهم كان واسعا وأكثر إصباغا من خيال المشارقة حيث تزدحم الصور البراقة المنتزعة من طبيعة الأندلس الخلابة.

انتشر الشعر العربي في الأندلس بعد أن دخل الفاتحين العرب فبلغ إيطاليا وبحر الأدرياتيك  $^{\circ}$  (Adriatic Sea) ووصل إلى جزيرة صقلية وجزيرة مالطة، بل وكل بقعة في البحر المتوسط. فاز دهر في كل مكان لجزالته ورقة أسلوبه ووضوح معانيه وخاصة إنه نظم في هذه الأصقاع الجديدة الغناء والخضرة الدائمة والجو اللطيف حتى وصل الشعر إلى منتهاه في الرقي والتطور في زمن ظهور دول الطوائف، حيث أن كل أمير جمع حوله الأدباء والشعراء وبذلك حصل الشعر العربي على مكانة عظيمة وثروة أدبية كبيرة.

<sup>9-</sup> البحر الأدرياتيكي هو أحد فروع البحر المتوسط الذي يفصل شبه الجزيرة الإيطالية عن شبه جزيرة البلقان.

# الفصل الأول

# تطور الشعر الأندلسي

تطور الشعر الأندلسي كما تطور الشعر العباسي من التقليد إلى التجديد. وبعد الفتح جاء العرب إلى الأندلس وافدين من مختلف القبائل العربية والأقاليم الإسلامية، وتدفقوا على الأندلس تدفقا شديدا حتى تموج البلاد بفترة يسيرة بالعرب موجا. وحملوا معهم إلى الأندلس طبيعتهم الشعرية، كما حملوا نزعاتهم العرقية وكان الشعر يحل حيثما حلوا. وكان ينمو ويترعرع في انفجار طبيعي أشبه بانطلاق النور من قلب الشمس، وفي هذا الجوّ الجديد اتسع المجال لموطن شعريّ جديد. وقد قلّد ما استطاع التقليد. وكان دائم التطلع إلى دمشق وبغداد والمدينة. ونظر الشرق إلى الغرب نظرة استصغار. فالأندلس بلاد فتحت على غير إرادة السلطة ثم قام فيها حكم يناوىء حكم العباسيين في بغداد ...

وفي القرن الحادي عشر قويت الشخصية الأندلسية وأخذ الأندلسيون يعرضون شيئا فشيئا عن المشارقة، وأخذوا في جمع الشعر الأندلسي فوضع أبو الوليد الحميري<sup>17</sup> كتاب "البديع في وصف الربيع" وأعلن في مقدمته أن الأندلس أصبحت في غنى عن أدب المشرق لما أتى به أدباؤها وشعراؤها من روائع القول. ثم وضع ابن بسام كتاب " الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة". وظهرت كذلك دواوين الشعراء، فكانت البرهان القاطع على عروبة الشعر الأندلسي وعلق منزلته 15.

<sup>-</sup>٦٠ حنّا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي (الأدب القديم) دار الجيل، بيروت-لبنان، ٢٠٠٥، ص ٩٣٤.

<sup>71-</sup> أبو الوليد إسماعيل بن محد بن عامربن حبيب الحميري، لقب بالحبيب، شاعر من شعراء الأندلس، توفي سنة ٤٤٠ هـ.

٦٢- حنّا الفاخوري - الجامع في تاريخ الأدب العربي ، ص٩٣٤-٩٣٥ .

#### انتشار الشعر:

شاع الشعر في الأندلس شيوعا واسعا. وانتشر في جميع الطبقات، فزاوله الملوك والقضاة والوزراء وأنشده القضاة والعلماء. وقاله الأعمى المتسوّل والساعي المتجوّل وفاه به القائد في مقدمة الجيوش والجندي في ميادين القتال. حتى لتحسب أن الشعر في الأندلس لغة الحياة وأن الحياة شعر وألحان. والذي يلفت النظر في الموضوع أنّ للريفيين في الشعر الأندلسي أعمق الأثر، قال هنري بيريس آ: "لم يكن عمل الفلاحة ليلف الحياة الريفية لفا كاملا. ولم يكن الفلاح ليذوب في عمله كيانا وبيانا، بل كانت له فلتات أحلام وانسيابات خيال وإلهام. ولن نخرج عن جادة الصواب إذا قلنا إنّ أعمق الشعر شخصية هو شعر الرجال والنساء الذين كانوا ألصق بالأرض وأقرب إلى الطبيعة. فقد تسربت إلى شعر هم عذوبة المشاهد وقسوتها. فهم الذين أكسبوا الشعر الأندلسي تلك الميزة الريفية التي تصلها بأصدق ما كتبه اليونان والرومان في موضوع الريف".

وقد بلغ انتشار الشعر ذروته منذ القرن الحادي عشر. وكان ذلك فريدا في تاريخ العرب. فكان الشعر في الأندلس شعبيا بكل ما في الكلمة من معنى، وكان تنفس الحياة بكل ما في الكلمة من معنى وكان لغة الجميع. "فهو للعامل والفلاّح أنشودة الجمام بعد التعب، وهو للكاتب والوزير والأمير انفلاتة من عبودية الهموم والمهام. وهو للشعراء الرسميين وسيلة للتكسب وكسب لقمة العيش، كما هو في الوقت نفسه مجال لإنطلاق الفنّ. وهو للجميع موضوع فخر ومباهاة، ومجال حرّ لا يضيق بوزير ولا أمير. والأندلسيون يميلون إليه لأنه شعر ولأنه كلام موزون ينطلق من الشفاه ألحانا وأنغاما، لأنه كلام مجنّح وموسيقى قبل أن يكون خطابا"

٦٣- هنري كونت بيريس ( ١٩٠٨- ١٩٩٩)، كاتب فرنسي.

٦٤- حنا الفاخوري الجامع في تاريخ الأدب العربي ، ص٩٣٦.

٦٥- المصدر السابق، ص٩٣٥-٩٣٦.

### مراحل الشعر في الأندلس:

#### وللشعر الأندلسى ستة مراحل

الشعر في عهد الولاة: نشأ الشعر الأندلسي في عهدهم نشأة غامضة وكان صدى ضعيفا للشعر المشرقي تتردد فيه معانيه وأساليبه، ومن شعراء تلك الفترة بكر الكناني، وعباس بن ناصبح ويحيى بن حكم الغزّال وحسّانة التميمية وغيرهم، وقد زاد التأثير البغدادي أنغام الجواري المشرقيات اللآتي حُملن إلى الأندلس من مثل قمر والعجفاء وأوتار علي بن نافع آآ الملقّب بزرياب. وقد ظهرت في هذا العهد الأراجيز التاريخية كما ظهرت الموشحات على يد الشاعر الأندلسي مقدم بن معافي القبري الذي عاش في أواخر زمن الولاة، وانتشر شعر النّوريات آوالزّهديات والتاريخيات آم.

كان في العرب الوافدين على الأندلس في تلك الفترة نفر ممن يقرضون الشعر، منهم أبو جعونة بن الصِمة، وهو من العرب الطارئين على الأندلس وقد اشتهر بهجاء الصُميل بن حاتم رئيس القيسية هناك، واشتهر أيضا بمدحه بعد أن تمكن منه فعفا عنه. ومن شعره:

"ولقد أراني من هواي بمنزل عال ورأسي ذو غدائر أفرغ والعيش أغيد ساقط أفنانه والماء أطيبه لنا والمرتع".

ومنهم أبو الخطار حُسام بن ضرار. وكان من أشراف القحطانيين في الأندلس

<sup>7</sup>٦- أبو الحسن علي بن نافع، موسيقي ومطرب عذب الصوت في العصر العباسي، لقب بزرياب لأنه كان يمتلك صوت بارع وبشرة شديدة السواد لذا شبه الناس ب طائر الزرياب الذي كان أسود اللون وعذب الصوت.

٦٧- النوريات هي أن يخصص الشاعر مقطعة أو قصيدة بوصف نورة أو أكثر من النواوير دون سواها، تسمى تلك المقطعة أو القصيدة نورية، نسبة إلى النور.

٦٨- حنا الفاخوري – تاريخ الأدب العربي، ص- ٩٣٧.

<sup>79-</sup> الدكتور أحمد هيكل - الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، دار غريب، القاهرة، ط : ١١،٢٠١٠ ، ص ٦٠.

وممن شهدوا فتوح المسلمين بإفريقيا وأبلوا فيها. وقد وفد حسام على الأندلس واليا سنة ١٢٥ هـ -٧٤٢م أيام هشام بن عبد الملك. وكان شاعرا فارسيا ولذا لقب بعنترة الأندلس، ولم يعثر إلى اليوم على قليل من شعره. فمن ذلك قوله في ثأر أخذه لعزيز من قومه:

"فليت ابن جوّاس يخبّر أنني سعيت به سعي امرئ غير عاقل قتلت به تسعين تحسب أنهم جذوع نخيل صُرّعت في المسايل ولو كانت الموتى تُباع اشتريته بكفي وما استثنيت منها أناملي" ٧٠٠

الشعر في عهد بني أمية: ازداد الشعر في هذا العهد انتشارا لما اولاه الحكام من عناية ولما كان هناك من حركة علمية وأدبية، وهي أشبه شيئ بحركة أوائل عهد العباسي في الشرق، واشتهر اذ ذاك ابن عبد ربه (٣٣٩/٩٤) وابن هانئ الألبيري (٣٦٦هـ/٩٨٢م) والزبيدي (٣٧٩/ ٩٨٩) والمصحفي (٩٨٢/٣٧٢) وابن الألبيري (١٩٨١هـ) والزبيدي (١٩٨٩هـ) واشتهر في فترة الانتقال من العهد وابن ادريس الجزيري (١٩٣هـ/ ٣٠٠م). واشتهر في فترة الانتقال من العهد الأموي إلى عهد ملوك الطوائف ابن شهيد (٢٧٤هـ/ ١٠٥٥) وابن حزم (٢٥٤هـ/ ١٠٥٠م) وهما من أظهر أعلام الثقافة الأندلسية، وقد شهدا سقوط خلافة الأموية، وبكيا قصر الخلافة في قرطبة لما عراها من خراب ودمار ٢٠٠٠ خلافة الأموية، وبكيا قصر الخلافة في قرطبة لما عراها من خراب ودمار ٢٠٠٠

الشعر في عهد الإمارة: في ذلك العهد انهارت الخلافة الأموية، وتحولت بلاد الأندلس إلى إمارات، تنافس فيها الحكام في طلب العلم والأخذِ بأسباب الأدب وتقريب الشعراء، بل تنافسوا في نظم الشعر وكانوا يتراسلون فيما بينهم شعرا ويحاولون أن يعيشوا حياة شعرية، واشتهر في تلك الفترة المعتمد بن عبّاد، وابن زيدون ، وأبوبكر بن اللبانة الداني وأبو عبد الله مجد بن الحداد وغيرهم.

٧١-حنا الفاخوري – تاريخ الأدب العربي، ص٩٣٧.

٧٠- المصدر السابق. ص٦٦.

الشعر في عهد المرابطين "ن وفي عهد المرابطين انحط الشعر انحطاطا مشئوما لأسباب شتى، منها أن ذلك العهد كان قصيرا لم يتهيأ لأصحابه من الوقت ما يهذب خشونتهم ويرقق من أذواقهم، وإن الثقافة في العهد السابق لم تكن من العمق والمتانة بحيث يتهيأ لها البقاء في هذا العهد، وكذلك أن المشرق كان إذ ذلك في انهيار ولم يبق له على الأندلس إلا أثر ضئيل جدا. فراح الشعر يتضاءل ويتلاشى، وينزع نزعة الزجل والتوشيح، وانصرف نفر من أهل الحرص يجمعون الشعر الأندلسي خشية أن يضيع، فوضع أبو الحسن علي بن بسام مجموعته "الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة" ووضع أبو نصر الفتح بن خلقان القلاعي كتابه "قلائد العقيان". وقد تغلب في تلك الفترة ذوق العوام ومال الشعر الى كل ما هو سوقي واتسم بسمة البذاءة، وهكذا كان العهد عهد الهجاء اللذع والسخر العنيف، وعهد المتحررين والمُجّان من الشعراء وكذلك عهد كبار الزجالين. والشعراء المشهورون هم أبو إسحاق بن خفاجة و الأعمى التطيلي وابن بقي، واشتهر في الشعر الزجلي ابن قزمان.

الشعر في عهد الموحدين "كان عهد الموحدين عهد هدوء وسكينة، كما كان عهد علم عرف ابن طفيل، وابن رشد، وابن عربي، وابن زهر، واشتهر أبو عبد الله محمد بن غالب البلنسي المعروف بالرصافي، وأبو بحر صفوان بن ادريس الحميري وإبراهيم بن سهل الاسرائيلي وعدد من النساء اللاتي تعاطين القريض مثل حفصة الركونية وغيرها.

الشعر في عهد بني الأحمر "": فكان عهد بني الأحمر في غرناطة عهد انحلال الشعر في عهد بني الأحمر في الأحمر فيه الوزير لسان الدين بن الخطيب (١٣١٣ – ١٣٧٤م) والوزير مجد بن

٧٢- الدولة المرابطية هي دولة إسلامية ظهرت خلال القرن الخامس والسادس الهجري في منطقة المغرب الإسلامي.

٧٣- الدولة الموحدية هي دولة إسلامية أسسها الموحدون في القرن السادس الهجري، وهم من سلالة أمازيغية حكمت بلاد المغرب والأندلس.

٧٤- دولة بني الأحمر آخر السلالات الإسلامية حكمت في الأندلس.

يوسف الشريحي المعروف بابن زمرك (١٣٣٣- ١٣٩٣م) وقد رددا أصداء الماضى المولّى في نغم نادر الجمال والروعة.

وهذه المراحل مر بها الشعر الأندلسي ومن خلالها أن الشعراء قليلو العدد قبل القرن الحادي عشر وأن شعرهم تقليد للشعر العباسي في موضوعاته وأساليبه. وقد ازداد عدد الشعراء بعد ذلك العهد وتضخّم الإنتاج الشعري وظهرت فيه الشخصية الأندلسية والنزعة الشعبية، وإذا الشعر على ألسنة جميع الطبقات، والحكام والأمراء والوزراء وأرباب الفقه والأطباء والمتصوفون، والعميان والعمال وغيرهم يتعاطون القريض "

# الفصل الثاني فنون الشعر الأندلسي

فالشعر في الأندلس لم يكن يقتصر على الشعراء وحدهم، ولكن شارك في نظمه كثيرون من أهل البلاد على اختلاف أهوائهم ومشاربهم، وقد نظم الأندلسيون في جميع فنون الشعر العربي، وزادوا عليها بعض فنون اقتضتها ظروف بيئتهم وأوضاع مجتمعهم.

ويمكن تقسيم الفنون التي نظموا فيها إلى ثلاث مجموعات:

الأولى: مجموعة الفنون التقليدية التي جارَوا فيها شعراء المشرق، وإن اختلفت طريقة التعبير فيها عندهم في بعض أجزائها. ومن هذه الفنون: الغزل والمدح والرثاء والحكمة والزهد والإستعطاف والهجاء والمجون.

والثانية: مجموعة الفنون التي لا تخرج عن كونها من الفنون التقليدية أيضا، ولكن الأندلسيين توسَّعوا بالقول فيها لوجود مقتضيات هذا التوسع ودواعيه في مجتمعهم. وهذه الفنون هي الحنين وشعر الطبيعة ورثاء المدن والممالك والشعر العلمي.

والثالثة: مجموعة الفنون الشعرية المحدَثة التي لم يُسبَقوا إليها، وهذه هي: الموشحات والأزجال وشعر الاستغاثة أو الاستنجاد.

وكل فنون الشعر الأندلسي تجمع بينها سمات عامة مشتركة، ثم ينفرد كل فن بعد ذلك بسمات خاصة تميزه وفقا لطبيعته .

# فنون الشعر الأندلسى التقليدية:

#### ١ - الغزل

من أهم الأغراض التي عالجها الشعر الأندلسي، وأوضح سماته تتجلى في رقته الناشئة من التفنن البياني في وصف محاسن من يقع الشعراء في حبهن من نساء الأندلس الجميلات وفي تصوير مشاعر هم المتضاربة تجاههن من وصل وهجر، وقرب وبعد، وإقبال وإعراض وما أشبه ذلك من التجارب التي يدور حولها موضوع الغزل.

شعر الغزل فهو غزل حسي يقف عند حدود الوصف المادي مستعيرا أوصاف المحبوب من البيئة حوله.

كان من المتوقع أن ينفعل الشاعر الأندلسي بمؤثرات الحياة الجديدة من طبيعية واجتماعية، فيبدل من نظرته إلى المرأة ومن مفهومه لقيم الجمال فيها، وظل الغزل الأندلسي كأخيه المشرقيّ غزلا حسيّا بعيدا عن تصوير خلجات النفوس وما يضطرب فيها من شتى المشاعر.

ومن مواقف شعراء الأندلس بالنسبة للتجربة الغزلية اتجاهين: اتجاه من اتخذوا الغزل طريقا للهو والمتعة. ومن مثال ذلك قول على بن عطية البلنسى:

"ومُرتجّةِ الأعطاف أمّا قوامها

فلدن، وأمّا ردفه فرداح

ألمّت فصار الليل من قصر به

يطير، وما غير السرور جناح

وبتّ وقد زارت بأنعم ليلة

# يعانقني حتى الصباح صباح"٧٦

واتجاه من تغزلوا تعبدا بالجمال، حيث اتخذوا من العفاف حائلا بينهم وبين الغواية، ومن مثال ذلك الإتجاه قول ابن فرج الجيّاني:

"بأيّهما أنا في الحبّ بادي بشكر الطيف أم شكر الرقاد؟ سرى فازداد بي أملي ولكن عففت فلم أنل منه مرادي وما في النوم من حرج ولكن جريت من العفاف على اعتيادي" ٧٧

ومن اتجاهات الغزل الأندلسي أيضا والمتأثرة بالبيئة التغزل بالنصر انيات وذكر الصئلبان والرُهبان والنسّاك والكنائس، ومن ذلك غزل ابن الحداد في صبية نصر انية تُدعَى "نويرة"، ومن قوله فيها:

"وبين المسيحيات لي سامريّة بعيد على الصبّ الحنيفيّ أن تدنو مثلّثة قد وحّد الله حسانها فثُنّيَ في قلبي بها الوجد والحزن وفي معقد الزنّار عقد صبابتي فمن تحته دعص ومن فوقه غصن وفي ذلك الوادي رشا أضلعي له كناس، وقمريّ فؤادي له وكن"^

قد شاع بين شعراء الأندلس "الغزل بالمذكر"، وكانوا فيه مقلدين لبعض شعراء العباسيين. ومن أكثر شعراء الأندلس غزلا بالمذكر ابن سهل الإسرائيلي، ومن شعره في فتا اليهوديّ موسى قوله:

"ولمّا عـــزمنا ولم يبق من مُصانعة الشوق غيرُ اليسير بكيثُ على النهر أُخفي الدموع فعرّضها لونها للظهـور

٧٦- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص١٧٠.

٧٧- المقري - نفح الطيب، ج٤، ص٤٠٢.

٧٨- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ١٧٣.

لما صحبوني عند المسير ولو علم الركب خطبيي إذن أعادهم نحو حمص زفيري إذا ما سرى نفسى فى الشراع فشَبّهتُ ناعى النّوى بالبشير ومَنّ الفراق بتوديعه كما التُقِطتُ وردةٌ من غدير وقبّلتُ وجنته بالدمـوع أُميِّ نشميم العبير و قبّلتُ في التّر ب منه خُطًا فليلي بعدك ليـــلُ الضريـر "٢٩ أمو ســـي تملَّ لذبذ الكــــر ي

ومن عيون شعر ابن زيدون في الغزل تلك القصيدة الرائعة التي كتبها بعد فراره من سجنه بقرطبة إلى إشبيلية، ولكن قلبه جذبه إلى محبوبته بقرطبة،فأرسل إليها بتلك القصيدة النونية التي يقول فيها:

"أضحى التنائي بديلاً من تدانينا وناب عن طيب لقيانا تجافينا حَين فقام بنا للحين ناعينا" ألا وقد حان صبح البيْن صَبِحَنا

#### ٢- المدح

لم يختلف المدح عند شعراء الأندلس عن المدح عند إخوانهم المشارقة، فقد نظموا المدائح وأكثروا فيها مثل الشعراء الكبار ابن هانئ الأندلسي وابن دراج القسطلي وابن حمديس الصقلي، قد خرج أكثر شعر هم في المديح.

فكان معظم شعر المدح موجها إلى أمراء الأندلس وخلفائه وملوكه وحكّامه، وكان يتناول من حيث المضمون جانبين، أو لهما الصفات التي يخلعها الشعراء على ممدوحهم من الشجاعة والمروءة والوفاء والكرم، وثانيهما انتصارات الممدوحين التي هي نصر للإسلام والمسلمين، ثم وصف جيوشهم ومعاركهم الحربية

٧٩- المصدر السابق، ص١٧٣.

ويتنوع أسلوب المدح بين الجزالة والفخامة، والرقة والسهولة، وفقا لطبيعة المعاني المعبر عنها، ولكنه بوجه عام يميل إلى التأنق في العبارة والصياغة. فطرائقهم في بناء قصائد المدح، إنها تختلف من شاعر إلى آخر، فمنهم من ينظم قصيدته على موضوع المدح وحده، فيدخل فيه من غير مقدمات. ومنهم من ينظمها على موضوعين فيستهلها مثلا بالغزل أو وصف الطبيعة، أو الخمر أو الشكوى، ثم يخرج إلى المدح. ومنهم أيضا من ينظمها على ثلاثة موضوعات، فيستهلها باثنين من هذه الموضوعات حتى إذا بلغ غايته منهما ينتقل إلى المدح. ^^.

وقد تختلف طريقة بناء قصائد المدح بين شاعر وآخر، فبعضها كان يجري على سنن الأقدمين، فكان من تقاليد قصائد المدح عندهم أن تبنى من مقدمة طلّية ونسيب ووصف للرحلة، ثم يتخلص إلى المدح. بينما يجد منهم من يعمد إلى موضوعه مباشرة دونمقدمات.

ومن شروط المدح الجيد عند النقاد، أن يكون أسلوبه جزلا وأن تكون ألفاظه متخيرة، وأن تكون القصيدة متوسطة الطول، وذلك خشية من سأمه إن كانت طويلة. وبعض الشعراء يرى الإطالة في المدح ضربا من الهجاء.

ومن أشهر شعراء الأندلس في هذا الفنّ ابن حمديس وابن هانئ الأندلسي وابن زيدون وابن درّاج القسطلي.

ومن المدائح التي بنيت على المدح فقط شعر ابن حمديس في مدح الأمير عليّ بن يحيى، قوله:

"يُفشي يداك سرائر الأغماد لقطاف هام واختلاء هـواد الأعلى عزو يبيدُ به العدى للهِ من غزو له وجهاد

٨٠- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص١٨٦.

وعزائم ترميهم بضراغم تستأصلُ الآلاف بالآحاد من كلّ ذِمْرٍ في الكريهةِ مُقْدِمٍ صالٍ الحرّسعيرها الوقّاد كسناد مَسمُرةٍ وقَسوَر غَيضَةٍ وعُقابِ مَرْقَبَةٍ وحيّةِ واد" ٨١

ومن المدح الذي استهلّبوصف الخمر فوصف الطبيعة، قول ابن عمار في مدح المعتضد بن عبّاد:

"أدر المدامة فالنسي قد البرى والنجم قد صرف العنان عن السرى والصبح قد أهدى لنا كاف وره لما استرد اللي منه العنبرا والروض كالحسنا كساه زهره وشيا وقلّده نداه جوه والروض كالحسنا كساه زهره خجلا وتاه باسهن معدرا وض كأن النهر في معصم صاف أطلّ على رداء أخضرا وتهزه ري الصبا فتخاله سيف ابن عبد يبدّد عسكرا وتهزه ري المدا فتخاله سيف ابن عبد يبدّد عسكرا مالك إذا ازدحم المل وك بمورد ونحاه لا يردون حتى يصدرا أندى على الأكباد من قطرالندى وألدّ في الأكفان من سنة الكرى يختار إذ يهب الحريدة كاعبا والطّرف أجرد والحسام مجوهرا أيقنت أني من ذراه بجن مخصب لما سألت به الغمام الممطرا" ١٨٠ وعلمت حقا أن ربعي مخصب لما سألت به الغمام الممطرا" ١٨٠

۸۱- دیوان ابن حمدیس، رومیة الکبری ۱۸۹۷، ص۱۲۰.
 ۸۲- نفح الطیب، ج ۲، ص۱۷۷.

#### ٣- الرثاء

ويقال له أيضا التأبين، واذا كان المدح هو الثناء على الشخص في حياته فإن الرثاء هو الثناء على الشخص بعد موته وتعديد مآثره والتعبير عن الفجيعة فيه شعراً^^.

إن مراثي الأندلسيين مختلفة، تختلف اتجاهات الشعراء ومذاهبهم فيها لنزعة كل شاعر منهم في هذا الفن وعلاقتِه بالشخصيات التي يعرض لها بالرثاء.

فمن هذه الاتجاهات: اتجاه الذي ينبع من العقل أكثر مما ينبع من القلب، فالمرثية عند أصحاب هذا الاتجاه تبدو من منظور عقلي، وكأنها صيغت لتخفيف المصاب على قلوب المصابين بالعظة والعبرة بضرب الأمثال بمن أبادهم الدهر، وأفناهم في الغابر من الأمراء والملوك.

وهذا نموذج من مراثي أصحاب هذا الاتجاه، قال ابن عبدون في رثاء الوزير الفقيه أبي مروان بن سراج:

"ما منك يا موت لا واق ولا فدي المحكم حكمك في القاري وفي البادي يا نائم الفكر في ليل الشباب أفق فصبح شيبك في أفق النهي عن الدهر تسال غير إمّعة فألق سمعك واستجمع لإيرادي نعم هو الدهر ما أبقت غوائله على جديس ولا طسم ولا عد

٨٣- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ١٩٤.

# وأسلمت للمنايا آل مسلمة وعبرت للرزايا آل عبراد" ٨٤

واتجاه العلماء الشعراء، كان مراثي هؤلاء تاريخ لمن يرثونهم أو ترجمة حياتهم ويعددون أعمالهم وآثار هم في كلام لا يجمعه بالشعر إلا بالنظم. فيرثي عالم شاعر الفقية أبا مروان بن سراج، يقرر الشاعر فيه أنه إمام في علوم الدين والنحو والحديث والقرآن، يقول:

"أودَى سراج المجد وابن سراجــه فلنــور شمس المكرمــات أفــولُ لو كان علــم الدين يبكــي ميتـــا لبكــى الحديث عليــه والتنزيـــلُ كم من حديث للنبــي أبـــانــه فبدت لــه غُرر تُــرى وحُجُــول كم مصعب فــي النحو راض جماحه حتــى غدا و الصعــبُ منه ذلـــول"

واتجاه الشعراء الرسميين ممن ينهضون لرثاء الملوك وبعض أفراد أسرهم. يكون هذه المراثي قوية في صياغتها ضعيفة في عاطفتها. ومن أمثال ذلك مرثية ابن زيدون في أبي الحزم.

 تهون الرزايا بع ـ ـ ـ وهـ ـ ي جليلة ويعرف مُذ فارقتنا الحادث النُـ كر فقدناك فقدناك فقدان السحابـ ـ له لم يـ ـ زل لها أثر يُثنِـ ي به السهـ ل والوعر مساعيك حَليٌ للّيالـ ي مُرصّع وذكرك فـ ي أردان أيامها عطر فلا تبُع ـ ـ ـ دن إن المنية غايـ ـ قال التناهي طال أو قصر العُمر " م واتجاه أخير في مراثي الأندلسيين وهو رثاء الآباء والامّهات والأبناء والأصفياء، وهذا الإتجاه هو الذي تتجلى فيه العاطفة الصادقة فمن مراثي المعتمد بن عباد لولدين له قُتلاغيلة على أيدى رجال يوسف بن ثاشفين قوله:

"يقولون صبرا لاسبيل إلى الصبر سأبكي وأبكي ماتطاول من عمري هوى الكوكبان الفتح ثم شقيقه يزيد، فهل بعد الكواكب من صبر؟" ٨٦

ويعد ابن حمديس الصقلي من اكثر شعر الأندلس قولا في الرثاء وفي ديوانه من المراثي الرسمية لبعض من كان له بهم اتصال من الامراء والأشراف وقواد الجيوش، وله قصائد أخرى رثى بها أباه وزوجته وبنته وعمته وابن أخته وجارية له. وتتميّز هذه المراثي بجود الصياغة وصدق العاطفة وقوتها وحرارتها^^.

ومن أشجى مراثيه حقا مرثيته لزوجته التي جعلها على لسان ولده عمرد، بقوله :

٥٨- ديوان ابن زيدون رسائله أخباره شعر الملكين، شرح كامل كيلاني وعبد الرحمن خليفة،
 الطبعة الأولى، مصطفى البابى الحلبي بمصر ١٩٣٢. ص١٥٥.

٨٦-د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢٠٢ ٨- المصدر السابق، ص٢٠٣.

"أيّ خطب عن قوسه الموتُ يَرمي وسلم الموتُ يَرمي وسلم الموتُ يَرمي وسلم المالة بناء في المالة بناء المالة بسقم"

#### ٤ - الحكمة:

الحكمة قول موجز رائع يتضمن حكما صحيحا مسلما، وقلما يخلو أدب أي امة من حكماء خلّفوا وراءهم اقوالاً رائعة أودعوها خلاصة فلسفتهم وتجاربهم في الحياة ونظرتهم إليها وموقفهم منها.

فالأدب العربي في كل عصر من عصوره لم يخل من حكماء عبروا عن آرائهم وتجاربهم الخاصة في أقوال من الشعر أو النثر.

إن شعراء الأندلس قد اقتفوا أثر المشارقة في هذا الفن وفاقوهم فيه. فإنه لم ينشأ من حكماء العرب وفلاسفتهم شعراء مجيدون قدر من نشأ منهم بالأندلس وحدها، ولم يكن للفلسفة تأثير على شعرهم إلا من جهة معانيه الشعرية فإنها صارت من سمو الخيال وبراعة الإبتكار وقوة التصور بحيث تدل على عقل صاحبها دلالة المطابقة. وبذلك زادوا في محاسن الشعر.

نموذج لهذا الفن:

قال الشاعر التطيلي الإشبيليّ الضرير:

"لك الله خــوقت العدا وأمنتهم فذُقت الردى من خيفة وأمـان إذا أنت خوّفت الرجـال فخفهم

### فإنك لا تُجزى هوى به وان"^^

#### ٥- الزهد:

عرف الشعر الأندلسي الزهد في جملة الأغراض الشعرية المألوفة، وكان ابن أبي زمنين من رجال القرن الرابع أحد الذين طرقوا هذا الفن. وكان هذا اللون من الشعر يتردد على قلة عند بعض الشعراء على وجه تلقائي غالبا، تقف وراءه خطرات الشعراء وظروف الحياة بعد التقدّم في السن والملاحظات العابرة لوجوه الحياة المختلفة. وكان القرن الخامس الهجري في ظل دول الطوائف منطلقا لعدد غير قليل من الشعراء لنظم شعر الزهد فبعض الشعراء غلب الزهد على دواوينهم أو مجموعاتهم كأبي اسحاق الإلبيري ^^.

أما شعر الزهد فقد تفوق الأندلسيون فيه على شعراء المشرق من حيث غزارة الإنتاج وتوليد المعاني ورسم الصوري المؤثرة القوية. ومن أشهرهم في هذا الفن ابن عبد ربه وابن حمديس والغزال.

ومن أحسن شعر الأندلسيين في الزهد من حيث الشكل والمضمون قصيدة ابن حميديس، قوله في الزهد:-

"يا ذنوبي ثقلت والله ظهري بان عذري، فكيف يقبل عذري؟ كلما تبت سلاعة عدت أخرى كلما تبت سلاعة عدت أخرى لضروب من سوء فعلي و هجري ثقلت خطوتي وفودي تفرّى غيهب الليل فيه عن نسور فجر غيهب الليل فيه عن نسور فجر

٨٨- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢١٣ م. م. ٤٨٠ د. مجد رضوان الداية – في الإدب الإندلسي، ص: ٨١

# دبّ موت السكون في حركاتي وخبا في رماده حمر جمري"،

#### ٦- الهجاء

الهجاء ضد المديح، ولما كان المدح الجيد المصيب إنما يكون بالفضائل النفسية فكذلك الهجاء الجيد إنما يكون بسلب هذا الفضائل.

ولم يخل الشعر الأندلسي من الهجاء فقد اقتفوا أثر المشارقة في هذا الفن أيضا، مع إختلاف فيما بينهم من طول الهجاء وقصره. فالهجاء عند المشارقة تكثر فيه قصائد الطوال وتقل فيه المقطعات وهذا عكس على هجاء الأندلسين حيث تكثر فيه المقطعات وتكاد تنعدم الطوال"<sup>٩١</sup>.

ومن خلال الهجاء الأندلسي له عدة إتجاهات عندهم ومنها:

إتجاهة هجاء الفقهاء المرائين والمتكسبين بالعلم والزهد، وهذا النوع من الهجاء أقرب إلى النقد الإجتماعي. قال ابن خفاجة الأندلسي في هجاء المتكسبين بالعلم والزهد:

"درسوا العلوم ليملكوا بجدالهم فيها صدور مراتب ومجالس وتز هدوا حتى أصابوا فرصة في أخذ مال مساجد وكنائس!"

واتجاه يتمثل في هجاء المرابطين وممن هجاهم اليكي والأبيض الإشبيلي.

۹۰ دیوان بن حمدیس، ص۲۶۰.

٩١ - د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢٤٥.

٩٢- المقري - نفح الطيب ج٤، ص: ٢١٨

واتجاه يتمثل في هجاء الملوك والحكام. وزعيم هذا الاتجاه أبو القاسم خلف ابن فرج، ومن هجائه:

"ناد الملوك وقل لهم ماذا الدي أحدثنهم؟ أسلمتم الإسلمة في أبيستامة أبيستام أبيستام أبيستام العدا وقعدتام !""

وإتجاه يُذكّر بشعراء العباسيين من حيث طول القصيدة وطبيعة الهجاء، وقد تفرد بهذا الإتجاه ابن هانئ الأندلسي.

ومن اتجاهاتهم هجاء شخصيات عامة. ومن اتجاهاتهم أيضا الهجاء الفاحش المليء بالقذف والسباب مما يؤذي المشاعر ويبعث الإشمئزاز في النفوس. وممن تناول هذا اللون من الشعر البذيء أبوبكر المخزومي هجاء الأندلس.

قول أبي بكر المخزومي في هجاء نزهون بنت القعلاعي:

"على وجه نزهون من الحسن مسحة وإن كان قد أمسى من الضوء عاريا قواصد نزهون توارك غيرها ومَن قصد البحر استقل السواقيا" على المسواقيا" المسواقيا" المسواقيا" المسواقيات المساريات المس

## ٧- الإستعطاف

فن قديم من فنون الشعر العربي ويقال له أحيانا "الإعتذار" وقصيدة الإستعطاف تدور أكثر معانيها عادة على ترفق الشاعر في الإحتجاج على براءته مما نسب

٩٣- ابن بسام – الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ج١، ق ٢، ص٣٧٤.

٩٤- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢٥٤.

إليه واستمالة قلب المستعطف أو المعتذر إليه ووصف ما يعانيه في سجنه من ضروب الإعانات والحرمان إن كان سجينا.

والنابغة الذبياني أول من فتح باب الإستعطاف في الشعر العربي، وفي صدر الإسلام يلتقي باستعطاف الحطيئة لخليفة المسلمين عمر بن الخطاب عند ما حبسا بسبب هجائه للزبرقان بن بدر صاحب رسول الله وعامل عمر على الصدقات.

فالأندلسيون قد اقتفى أثر المشارقة في شعر الإستعطاف. ومن بين جميع شعراء الأندلس نظم أربعة شعراء كبارا شعر الإستعطاف وأجادوا فيه، وهم أبو الحسن جعفر بن عثمان المصحفي، وابن عمار وابن زيدون وأبو عبد الله الغساني البجالى.

نموذج من شعر ابن زيدون في الإستعطاف:

فله قصائد كثيرة في الإستعطاف أرسلها للأمير أبي الحزم ابن جهور الذي ألقى به في السجن بسبب ما أدخله خصوم الشاعر في روع الأمير من أنه يتآمر على حكمه ويطلق لسانه فيه جائه • • .

## قوله:

"إن طال في السجن إيداعي فلا عجبٌ قد يودع الجفن حدُّ الصنارمِ الذكر وإن يُشبنطُ أبا الحنزم الرضَّي قدرُ عن كشف ضرَّى فلا عتبٌ على القدر" أم

#### ٨- المجون

٩٥- المصدر السابق، ص٢٣٦.

۹۶- دیوان ابن زیدون، ص۹۶.

المجون هو خلطُ الجدّ والهزل وصلابة الوجه وقلّة الإستحياء وعدمُ مبالاة الإنسان بما يصنع أو يقول.

كان شعر المجون في العصر الجاهلي والعصر الأموي قليل. وقد كثر شعر المجون في العصر العباسي لأن خلفاء العباسيين والأمراء ووالوزراء كانوا يعقدون مجالسا للغناء والشراب، يحضرها الشعراء والمغنون، ولذا كثر في شعرائهم أهل المجون والخلاعة.

فإن شعر المجون أوالشعرَ الهزلي لم يكن له أثر يذكر في عصر دولة الأموبين بالأندلس، لأنها عصر فتوح وغزوات وبناء وتشييد، ومن ناحية أخري كان الحماس الدينيّ قويا في النفوس، له قداسته واحترامه، والناس ير هبون سلطانه ويخشون القائمين عليه من الفقهاء والقضاة. ولكن منذ عصر ملوك الطوائف بدأت الحياة الإجتماعية في الأندلس تنزع إلى الترف والرفاهية، وتنعتق شيئا فشيئا من صرامة الحكام والفقهاء كما أخذ كل ملك في حاضرته يتشبّه بخلفاء الأمويين، ويشجع الأدباء والشعراء والمغنين وبذلك أخذ اللهو يسري إلى حياة الخاصة والعامة ويضعف الوازع الدينيّ في النفوس ويتجرأ بعض الشعراء، فيقولون الشعر في الهزل والمجون ويتخذون منه مادة سمر هم في مجالس الشراب والأدب والغناء. وقد شاع هذا اللون من الشعر وكثر في عصر ملوك الطوائف ثم في عصور المرابطين والموحدين وبني الأحمر ٩٠.

وقد اتخذ المجون في الشعر الأندلسي صورا مختلفة أي أن يجعل الشاعر نفسه موضوع السخرية التي يبني عليها قصيدته، وذلك بأن يعرض نفسه على من يخاطبه من أهل الكرم والعطاء في صور ساخرة ضاحكة يستدرّ بها عطفه وعطاءه.

٩٧- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢٥٨.

ومن الشعراء المجّان أبو عبد الله مجد بن مسعود، كان كثير الهزل في نظمه ونثره، وأبو عبد الله الأرزق وابن الأبيض وابن هانئ الأندلسي.

ومن قول أبي عبد الله الأرزق في المجون:

"عم باتصال الزمن، ولا تبالي بمن وهو يواسي بالرضا، من سمج أو حسن لا أمّ لي لا أمّ لي إن لم أُبرّد شجني وأخلعن في المجون والتصابي رسني يا عاذلي في مذهبي أرداك شرب اللبن فلا تكن لي لاحيا وفي الأمور استفتني"

## فنون الشعر الأندلسى الموسعة:

## ١ - الحنين

الحنين إلى الوطن هو أدب ينضح بالروح الوثّابة والعاطفة المشبوبة التي لا تخلو غالبا من ميل إلى الحزن والتأمل. وكذلك لا يخلو هذا الشعر من نسائم الأمل بالعودة أو تسجيل خطرات النفس في هواجسها ودمعات المُقل في انسيابها ووفرات الشوق في تصعيدها .

وإذا كان المشارقة لهم الفضل السبق إلى شعر الحنين، فإن الأندلسيين قد لحقوا بهم أوتقدموا عليهم في هذا الفن وفاقوهم فيه كماً وكيفا ٩٩٠.

لقد توسع شعراء الأندلس في شعر الحنين أكثر مما توسع فيه المشارقة سبب ذلك في الواقع أمرين: أولهما التقليد الذي جرى عليه الأندلسيون من الرحلة

٩٨ - د. محمد رضوان الداية – في الإدب الأندلسي، ص: ١٣١.

٩٩ - د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٢٧٣.

المطردة إلى المشرق لطلب العلم، وثانيهما أن معظم من رحلوا من الأندلس كانوا من ذوي القلوب والأقلام الشاعرة. فهذين الأمرين سبب لفيضهم الغزير من شعر الحنين وتوسعهم في هذا الفن.

فكان الأندلسيون كلما اشتدت عليهم وطأة الإغتراب ونالت من نفوسهم، فزع الشعراء منهم إلى الشعر يبثونه توقهم وحنينهم المشبوب إلى أوطانهم وأهلهم وأحبابهم.

وأهم المعاني التي تدور عليها قصائد الحنين عندهم، هي: الشوق إلى الأوطان وتجاربهم الذاتية في ديار الغربة وتصوير ملاعب الصبا وذكر ايامهم وعهودهم السعيدة في ديارهم، ومدح الإغتراب عند بعضهم وذمه عند البعض الآخر والمزج بين الحنين والطبيعة في صورهم الشعرية وتفضيل البقاء في البطن مع الشظف والفاقة على الاغتراب مع الغنى والسعة. وتصويرما لقيه بعضه في ديار الغربة من عدم الترحيب والتقدير والندم على مجازفته بالاغتراب"...

نماذج من شعر الأندلسيين في الحنين:

قال أبو الحسن علي بن سعيد العنسي: لما قدمت مصر والقاهرة أدركتني فيهما وحشة أثارت لي تذكر ما كنت أعهد بجزيرة الأندلس من المواضع المبهجة التي قطعت بها العيش غضا خصيبا وصحبت بها الزمان غلاما ولبست الشباب بردا قشببا، فقلت:

"هذه مصر فأين المغـرب؟ مذ نأى عني فعيني تسكب فارقته النفس جهلا، إنمـا يعرف الشيء إذ ا ما يذهب أين حمصٌ؟ أين أيامـي بها؟ بعـدها لم ألق شيئا يعجب كم تقضيّي لـيي بها من لذة حيث للنـهر خرير مطرب

٧.

١٠٠ - المصدر السابق، ص٢٧٤.

وحمام الأيك تشدو حولنا والمثاني في ذراها تصخب أيّ عيش قد قطعناه به\_\_\_ا ذكره من كل نُعمى أطيب"١٠١ وقال نور الدين بن سعيد يتشوق إلى إشبيلية وهي حمص الأندلس:

> "لولا تشوق أرض "حمص" ما جرى دمعي، ولا شمِتت بيئ الأعداءُ بلدٌ متے بخطُر له ذکـر هفا. قلبے، و خان تصبُّرٌ و عزاءً من بعده ما الصبح يُشرق نـــوره عندى ، ولا تتبدّل الظلماء إن الفراق هو النيّــة ... إنمــــا أهل الهوى ماتو وهم أحياء"١٠٢

> > بقول ابن زبدون من قصيدة مخمسة:

"أقرطبة الغراء هل فيك مطمعيع؟ و هـــل كبد حَرّى لبينــك تنقــــع؟ وهل للياليكِ الحميدةِ مرجع؟

إذ الحُسن مرأى فيك واللهو مسمع واذْ كنف الدنيا لديكِ مُوطّاً""١٠٦

٧1

١٠١- المصدر السابق، ص٢٧٤.

١٠٢- المقري - نفح الطيبج -٢، ص٢١٠.

١٠٢- د. محمد رضوان الداية – في الإدب الأندلسي، ص١٣٤.

## ٢- رثاء المدن والممالك

هذا الفنّ من فنون الشعر الموسعة، فهذا اللون في المشرق لم يزدهر كازدهاره في الأندلس، لأن طبيعة التقلبات السياسية في الأندلس كانت أشد حدة وأسرع إيقاعا. وأنها اتخذت شكل المواجهة بين النصارى والمسلمين حين تجمع الصليبيون عازمين على طرد المسلمين وإخراجهم من الأندلس.

ومن الواضح أن عددا من قصائد رثاء المدن في الأندلس لشعراء مجهولين. وذلك إما بخشيتهم من السلطان القائم بسبب نقدهم للأوضاع السياسية وإما بعنايتهم بالحس الجماعي واستثارته كانت أكثر من عنايتهم بذواتهم الشاعرة. يقوم هذا الرثاء على مقارنة بين الماضي والحاضر حماضي الإسلام في مجده وعزه، وحاضره في ذله وهوانه. كان سقوط مدينة طليطلة في أواخر القرن الخامس الهجري بداية المأساة، فهي أول بلد إسلامي يدخله الفرنجة.

ذكر عنها صاحب كتاب "نفح الطيب": أن مِن أول ما استرده الإفرنج من مدن الأندلس العظيمة مدينة طليطلة، فقد استولى عليها النصارى بقيادة الأذفونش في شهر محرم سنة ٤٧٨ه. من صاحبها القادر بالله بن ذي النون بعد حصار دام سبع سنين. وكان سقوطها في أيدي النصارى بالنسبة للأندلسيين مصابا جللا هز نفوسهم هزا عنيفا أنه ...

يقول شاعر مجهول يرثى طليطلة في قصيدة طويلة:

"التُكلكِ كيف تبتسم الثغور سرورا بعدما بئِستْ تَغورُ؟ أما وأبعى مصاب هدّ منه ثبير الدين فاتصل الثبور لقد قصمت ظهور حين قالوا أمير الكافرين له ظهرور ترى في الدهر مسرورا بعيش مضى عنا لطيّته السرور

١٠٤ - د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٣٢٠

أليس بها أبي النفس شهم يدير الدوائر إذ تدور "١٠٥

ثم يعرض الشاعر ما جرى في طليطلة وكيف كانت معقلا صعبا؟ يفوق بضخامته ومنعته إيوان كسرى والخورنق والسدير، لقد أخرج أهلها وشردوا عن ديارهم وحولت مساجد المدينة إلى كنائس يسمع فيها دق النواقيس بدلا من صوت الأذان. قال:

حماها، إنّ ذا نبأ كبيــــر "طليطلة أباح الكفر منهـــا ولا منها الخورنقُ والسدير فليس مثالها إيوان كسرى تناؤلها ومطلبها عسير محصنة محسنة بعيد فذ لله كما شاء القدير ألم تك معقِلا للدين صعبا وأخرج أهلها منها جميعا فصاروا حيث شاء بهم مصير معالمها التى طمست تنير وكانت دار إيمان وعلم قد اضطربت بأهليها الأمور فعادت دار كفر مصطفاة على هذا يقرّ ولا يطير را؟"١٠٦ مساجدها كنائس، أي قلب

وفي خاتمة القصيدة يتمنى الشاعر أن يظهر قائد ذو رأي ومشورة يستعان به وقت الشدائد ويكر إذا أقبلت السيوف ويتقدم عند اللقاء، ويستعظم الشاعر أن يكون الأمر قد بلغ بسكان الأندلس أن يكون إما قتيل أو جريح، وقد تنغصت الحياة ولا من مجير. أخيرا يتضرع الشاعر إلى الله لنصرة المسلمين، فهو نعم النصير.

"ألا رجل له رأي أصيــل به مما نُحاذر نستجيــر؟

٧٣

١٠٥- المقري - نفح الطيبج ٤، ص: ٤٨٣. ١٠٦ - نفح الطيبج ٤، ص: ٤٨٣-٤٨٤.

وأين بنا إذا ولت كرور؟ يقول الرمح: ما هذا الخطير بأندلس قتيل أو أسيـــــر على أن يقرع البيض الذكور لخطب منه تنخسف البدور فقد ضاقت بما تلقى صدور وودع جيرة إذ لا مجير ويوم فيه شرّ مستطير

عليهم ، إنه نعم النصير رُ "١٠٧.

يكر إذا السيوف تناولته ويطعن بالقنا الخطّار حتى عظیم أن يكون الناس طرّا أذكر بالقراع الليث حرصا يبادر خرقها قبل اتساع يوسّع الذي يلقاه صدرا تنغّست الحياة فلا حياة فلیال فیاه هم مستکن ونرجو أن يتيح الله نصرا

وفي رثاء المدن أو تصوير أحوالها البائسة وظروفها السيّئة ما أنشده ابن حزم في تصوير حال قرطبة بعد الفتنة وما أصابها من التدمير والخراب. وقد تناول الكلام على ما أصاب قرطبة من شعرائها مثل ابن دراج القسطلي وابن شهيد و ابن حز م

يقول ابن حزم في رثاء قرطبة:

"سلام على دار رحلنا وغودرت خلاء من الأهلين موحشة قفرا تراها كأن لم تغن بالأمس بلقعا ولا عمرت من أهلها قبلنا دهرا فيا دار لم يقفرك منا اختيارنا ولو أننا نستطيع كنت لنا قبرا ولكن أقدارا من الله أنف ذت تدمرنا لما حلل أو قهررا

١٠٧ - المقرى - نفح الطيبج ٤، ص: ٤٨٦.

فيا خير دار قد تركت حميدة سقتك الغوادي ما أجل وما أسرى ويا دهرنا فيها متى أنت عائد فنحمد منك العود إن عدت والكرا ويا مجتلى تلك البساتين حفها رياض قوارير غدت بعدنا غبرا"

والطابع الغالب على هذا النوع من الرثاء هو الأسى العميق والتماس العظة والتأسي في قيام الدول ثم زوالها منذ القدم، وإرجاع نكبتهم إلى فعل الدهر وتصوير ما أصاب الإسلام والمسلمين في الأندلس من ذل وهوان، وتعلقهم بديار هم الجميلة التي أُجلوا عنها، والتفجع على الأهل والرفاق المشردين والمقابلة القاسية بين هزلهم في حقهم وجدّ عدوهم في باطله واستنهاض همم المسلمين في شتى الأقطار لمدّ يد المعونة إلى إخوانهم في الأندلس، والدعوة للذود عن الإسلام والحرمات والتطلّع إلى المنقذ الذي ينضوون تحت علمه في معركة المصير "١٩٠١.

## ٣- الشعر التعليمي

هو شعر يهدف إلى تعليم الناس ويشتمل على المضامين الأخلاقية والدينية والفلسفية والتعليمية. والشعر التعليمي لا يلتقي مع الشعر الفني إلا في صفة النظم فقط، وأغلبه يأتي من الرجز المزدوج أو المزاوج. وهو ما يستقل فيه شطرا كل بيت بقافية واحدة، والقليل منه يأتي في غير الرجز من بحور الشعر ويلتزم قافية واحدة من مطلع القصيدة إلى ختامها.

يراد بالشعر التعليميّ الأراجيز والقصائد التاريخية أو العلمية التي جاءت في حكم الكتب، وكذلك الكتب التي نظموها فجاءت في حكم الأراجيز والقصائد،

١٠٨ - إحسان عباس ، تاريخ الأدب الأندلسي عصر سيادة قرطبة، ص١٣٩.

١٠٩- د. عبد العزيز عتيق – الأدب العربي في الأندلس، ص٣٢٧.

وهو ما يعبر عنه المتأخرون بالمتون المنظومة كألفية الإمام محمد بن مالك في نحو العربية وغيرها مما يجمع قضايا العلوم والفنون وضوابطها "".

هوشعر يتضمّن مسائل العلوم والفنون تسهيلا لحفظها بعد اتساعها في العصر العباسي اتساعا عظيما ثم انتشر في بلاد الأندلس فيما بعد انتشارا فاق موطن نشأته الأولى.

وقد شارك شعراء الأندلس في الشعر التعليمي وتوسعوا أكثرا من المشارقة. وقد البتدع متأخروهم لونا جديدا من الشعر التعليمي، يتمثل في نظم متون في العلوم المختلفة تيسيرا للدارسين على استيعابها وتذكّرها عند الحاجة لسهولة حفظ الشعر '''. ومن أمثلة ذلك في علم النحو ألفية ابن معطي ''' وألفية بن مالك"''، ومنها في الفقه ألفية لسان الدين بن الخطيب، وأرجوزته المسماة "المعلومة" في الطب، وأرجوزته "المعتمدة" في الأغذية المفردة" ألمفردة" ألمفردة" ألمفردة" المعتمدة المفردة المفردة المفردة المعتمدة المفردة المف

أول من التفت من الأندلسيين إلى هذا الاتجاه يحيى بن حكم الغزال، فله أرجوزة تاريخية طويلة نظمها في فتح الأندلس، وذكر فيها السبب في غزوها وفصل الوقائع بين المسلمين وأهلها وعدد الأمراء عليها وأسماءهم. وجاء بعده من الأندلسيين في نظم السِّير التاريخية الشاعر أبو عمر أحمد بن عبد ربّه صاحب العقد الفريد، فله أرجوزة طويلة مزدوجة، وقد نظم في أرجوزته هذه كلّ مغازي أمير المؤمنين عبد الرحمن الناصر، من سنة ٢٠١ إلى سنة ٣٢٢ هجرية.

ومن هذه الأرجوزة قوله:

"أقول في أيام خير الناس ومن تحلَّى بالندى والباسِ

١١٠ -د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس ، ص: ٣٢٩.

١١١- المصدر السابق، ص٣٣٣.

١١٢- يحيى بن معطى الزواويّ المغربي، توفي سنة ٦٢٨هـ.

١١٣- الإمام محد بن عبد الله بن مالك الجيّاني الأندلسي، توفي سنة ٦٧٢ هـ

١١٤- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص٣٣٣.

ومن أباد الكفر والنقاقا وشرد الفتنة والشقاقا ونحن في حنادس كالليال وفتنة مثل غُثاء السيال حتى تولى عابد الرحمان ذاك الأغر من بني مروان خليفة الله الذي اصطفاه على جميع الخلق واجتباه من معدن الوحي وبيت الحكمة وخير منسوب إلى الائمة"

ومنهم أبو طالب عبد الجبّار من أهل جزيرة شقر، فله أرجوزة مزدوجة في التاريخ، تبلغ ٥٥٥ بيتا، بدأت أرجوزته بمقدمات في أصول الاعتقادات، ومنها انتقل إلى التاريخ لبدء الخليقة وذرء الخلق بآدم وحواء (ع) ونسلهما، ثم يؤرخ عن الأنبياء والخلفاء الراشدين ومَن تلاهم من بني أمية والدولة العباسية حتى خلافة المسترشد بالله، وبعد ذلك يؤرخ لدولة بني أمية في الأندلس ومن تلاهم من ملوك الطوائف والمرابطين، حتى عصر عليّ بن تاشفين الذي ختم أرجوزته به.

ومن أرجوزته يؤرخ فيه لنهاية ملوك الطوائف وقيام دولة المرابطين بالأندلس، ويقول:

"ثم تمادت هذه الطوائف تخلفهم من آلهم خوالف دانت بدين الجور والعدول إذ سلبت عاقل العقول فأهملوا البلاد والعبادا وعطلوا الثغور والجهادا واشتغلت أذهانهم بالحمر وبالأغاني وسماع الزّمر وزادهم في الجهل والخذلان أن ظاهروا عصابة الصّلبان

١١٥- د. عبد العزيز عتيق – الأدب العربي في الأندلس، ص٣٣٥.

لما طوت صدورهم من غلّ ولاختبار البعض حال الكل فاستولت الروم على البلاد واستعبدوا حرائر العباد وقتلوا الرجال كيف شاءوا وضاع دلو الدين والرشاء وإذ أطال القوم ، أسرى القدر نحوهم خسفا وما إن شعروا"117

ومنهم أيضا شاعر المريّة أبو عبد الله مجد بن الهواري المعروف بابن جابر، وله أرجوزة طويلة من بحر الطويل على رويّ واحد في فضائل الصحابة العشرة وأهل البيت. ومن هؤلاء أبو بكر الصديق وعمر وعثمان وعلي بن أبي طالب والحسن والحسن وحمزة والعباس.

ومنهم أخيرا لسان الدين بن الخطيب، فكتابه "رقم الحلل في نظم الدول" يتضمن أرجوزة مزدوجة في تاريخ دول الإسلام، وقد ابتدأه الشاعر بقوله:

"الحمـــد لله الذي لا ينكــره من سرحت في الكائنات فكره ومنه قوله في الحكم بن هشام:

"حتى إذا الدهر عليه احتكما قام بها ابنه المسمّى حكما واستشعر الثورة فيها وانقبض مستوحشا كالليث أقعى وربض وكان جبّارا بعيد الهمّة لم يرع من آل بها أو ذمّة"

## فنون الشعر الأندلسي المحدثة:

## ١- الموشحات الأندلسية

الموشحات هي فن أندلسي أصيل استحدثه الأندلسيون وأغربوا به على أهل المشرق، وظهروا كالشمس الطالعة. وقد ولدت الموشحات في أحضان الطبيعة

الأندلسية المترفة وتخلقت أنغامها في بيئة المغنين والمغنيات، ووجدت رواجا كبيرا في أوساط الحكام والأمراء، وكانت الموشحات في حقيقتها تعبيرا عن شخصية الأندلس الفنية واستقلالها الأدبي، كما كانت انعكاسا لما شاع في البيئة الأندلسية من ترف وتحضر "١١". ستوضح الباحثة عن الموشحات واضحة في الباب الثالث.

## ٢- الأزجال الأندلسية

الزجل فن أندلسي النشأة، نما وترعرع كالموشحات في الأندلس، ثم انتقل إلى المشرق. وقد أشار ابن خلدون إلى نشأة الزجل بقوله: "ولما شاع فن التوشيح في أهل الأندلس وأخذ به الجمهور لسلاسته وتنميق كلامه، وترصيع أجزائه، نسجت العامة من أهل الأمصار على منواله، ونظموا في طريقته بلغتهم الحضرية من غير أن يلتزموا فيها إعرابا واستحدثوا فنا سموه بالزجل" ١١٨.

يقرر ابن خلدون بهذا النص أن الزجل وليد الموشح وتابعه ومقلده. فالزجالون يعرر ابن خلدون بهذا النص أن الزجل وليد الموشح وتابعه ومقلده. والزجالون يعارضون يقتفون آثار الموشح في الشكل والبناء والأوزان والقوافي. والزجالون يعارضون الموشحات المشهورة ويدذكرون أسماء الوشاحين ويستعيرون خرجاتهم، ويطرقون الموضوعات التي طرقوها، حتى لا يكاد الزجل يختلف عن الموشح إلا في استخدامه اللغة العامية وفي بعض الفروق في أقفاله وقوافيه، ستبين الباحثة عن الزجل بيانا وافيا في الباب الرابع.

## ٣- شعر الاستغاثة

شعر الاستغاثة أو الاستنجاد هو واحد من فنون الشعر الأندلسي المستحدثة، نبع هذا الفن من عاطفتهم المشبوبة تجاه الأندلس، لما رأوا المدن تتساقط واحدة تلو الأخرى، والممالك تنسل من بين أيديهم.

١١٧- الدكتور فوزى عيسى – الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، دار الوفاء ، الإسكندرية،
 الطبعة الأولى ٢٠٠٧م.

۱۱۸- ابن خلدون، مقدمة، ج ۳، ص ۲۰۶.

وهو شعر يقوم على استنهاض عزائم ملوك المغرب العربي وهمم المسلمين في شتى أقطارهم، لكي يهبّوا بباعث الأخوّة الإسلامية لنجدة إخوانهم في الأندلس، ومدِّ يد العون لهم في جهادهم ضد أعدائهم من نصارى الأندلس، الذين أطمعهم ضعف ملوك المسلمين بها. فراحوا يضاعفون من إغاراتهم على مدنهم، ويهددون أهلها بالاكتساح الشامل 119.

وقد كثر شعر الاستغاثة في الأدب الأندلسي حتى صار بكثرته وتنوع صوره، فنا جديدا في الشعر الأندلسي بل في الشعر العربيّ كلِه لأن هذا الشعر نابع من صميم مأساة الأندلس التي لم يكن لها نظير في تاريخ الإسلام.

ومن شعراء الاستغاثة: الشاعر عبد الله بن فرج اليحصبيّ وأبو القاسم بن الجد وأبو عبد الله محمد بن الفازازي وأبو جعفر الوقشيّ البلنسي وغير هم.

ومن نموذج هذا الشعر أبيات لأبي جعفر الوقشيّ، يصف فيها حال الأندلس ويدعو إلى الجهاد. وفيها يمدح الشاعر أمير المسلمين أبا يعقوب يوسف بن عبد المؤمن أحد ملوك الموحّدين، يقول فيه:

"ألا ليت شعري هل يمد لي المَدى وهل بعد يقضى في النصارى بنصرة ويغزو أبو يعقوب في شنت ياقب ويلقي على إفرنجهم عبء كلكل ويقتك من أيدي الطّغاة نواعيماً وأقبلن في خشن المسوح وطالما وغير منهن التسراب ترائبا ويا لهف نفسي من معاصم طفلة وواها بمدّ الصوت منتحبا على

فأبصر شمل المشركين طريدا؟ تغادرهم للمرهّفات حصيدا؟ يعيد عميد الكافرين عميدا؟ فيتركهم فوق الصعيد هجودا؟ تبدّلن من نظم الحجول قيودا؟ سحبن من الوشي الرقيق برودا وخدّد منهن المهجيرُ خدودا تجاور بالقدّ الأليم نهودا خلوّ ديار لو يكون مفيدا"

١١٩- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص٤١٣.

١٢٠ - المصدر السابق، ص٥١٤.

## الفصل الثالث

## خصائص الشعر الأندلسي

كان الشعر في الأندلس الأكثر ذيوعا بين الأجناس الأدبية الأخرى لأنه كان من أهم مظاهر الحياة العقلية في الأندلس، وقد اشتهرت الألفاظ في الشعر الأندلسي بالوضوح والسهولة، ورقة الأسلوب المستخدم، فاهتم الشعراء الأندلسيون بوجه خاص بما يسمى بالصنعة اللفظية، وفي بداية ظهور الشعر التزموا التزاما كبيرا بوحدة الوزن والقافية وفيما بعد قاموا بتأليف كل ما هو جديد في مجال الأوزان خاصة بعد انتشار الغناء.

وقد احتفظ الشعر الأندلسي في بداية ظهوره بتقليد آثار الشرق، ونسج الشعر على منوال القصائد المشرقية، لأن أصحابه في الفترة الأولى كانوا من المشارقة، ولم يظهر جيل جديد من الشعب الأندلسي. ولذا سار الشعراء الأندلسيون على نفس خطا الشعراء في الشرق.

وقد كان للطبيعة دورا هامّا في الشعر الأندلسي، لأن الأندلس بلاد الطبيعة الجميلة الخلابة. وساعدت هذه الطبيعة الفاتنة على نضوج الشعر وحلاوته، فوصف الشعراء الطبيعة الفاتنة، كما وصفوا الحدائق والأبنية والقصور وما فيها. بلغ وصف الطبيعة ذروته في القرن الرابع الهجري، وأصبحت مدارس الزهريات والروضيات والثلجيات والمائيات في أوج إبداعها، فأحمد بن عبد ربه يصف الطبيعة في روضة فيقول:

"وما روضة بالحزن حاك لها الندى برو قيم الدّجي أعناقها ويميلها شع

برودا من الموشيّ حمــر الشقائق شعاع الضّحي المستنّ في كل شارق

وقد اشتهر من أغراض الشعر الأندلسي الحنين إلى المشرق العربي، فهذا ما ظهر في شعر عبد الرحمن الداخل، يقول فيه ذكرياته بأرض آرائه وأجداده:

"تبدّت لنا وسط الرصافة نخلة تناءت بأرض الغرب عن بلد النّخل

فقات: شبيهي في التغرب والنوى وطول التنائي عن بنيّ وعن أهلي

نشأت بأرض أنت فيها غريبة فمثلك في الإقصاء والمنتأى مثلي

سقتك غوادي المزن في المنتأى الذي يسحّ ويستمري السماكين بالويل"١٢٢

ومن خصائص الشعر الأندلسي الرثاء والهجاء والغزل والمدح، وقد اشتهر في الشعر الأندلسي نوع جديد من أنواع الرثاء العربي، وهو رثاء المدن. وأبرز من نظم فيه هو الشاعر أبو البقاء الرندي الأندلسي، يقول في قصيدته:

"لكلّ شيء إذا ما تمّ نقصان فلا يغرّ بطيب العيش إنسان

هي الأمور كما شاهدتها دول من سرّه زمن ساءته أزمان

وهذه الدار لا تبقى على أحد ولا يدوم على حال لها شان

دهي الجزيرة أمر لاعزاء له هوى له أحد وانهد ثهلان"۱۲۳

فالهجاء هو من أبرز خصائص الشعر الأندلسي وأغراضه. وقد اشتهر الهجاء عندهم بالقسوة، ومنها يهجو ابن حزمون نفسه هجاء قاسيا، فيقول:

"تأمّلت في المرآة وجهي فخلته كوجه عجوز قد أشارت إلى اللهو

<sup>1</sup>۲۱- الدكتور مصطفى الشكعة – الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملابين، الطبعة السادسة،بيروت – لبنان 19۸٦، ص7٤٩.

١٢٢- المصدر السابق، ص٢٤٨

١٢٣- د. عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص٣٢٦.

أمّا الغزل فقد اهتم الشعراء به اهتماما كبيرا، وتميزت عاطفتهم بالصدق خصوصا في إظهار الشوق إلى الحبيب، وكان له ارتباط وثيق بالطبيعة الجميلة، فكانوا يصفون الطبيعة الخلابة التي تمتعت بها الأندلس، ويربطونها بجمال المحبوبة. وكذلك المدح من أهم أغراض الشعر الأندلسي، فمدح الشعراء الملوك بصورة كبيرة. ومن خصائص الشعر الأندلسي أيضا ظهور الموشح والزجل، هما فنان مستحدثان في الأندلس يختلفا عن الشعر الغنائي العربي، ولم يعرفا من قبل إلا في الأندلس.

وبالجملة يتميز الشعر الأندلسي بالرقة وجمال الأسلوب، ويغلب عليه الخيال والطيف، يرتكز على الوصف وعذوبة الألفاظ، أكثر مما يرتكز على المعاني، لأن الشعراء ابتعدوا عن التيارات الفلسفية والعمق في المعاني، ولأنهم كانوا يتغنّون به، فأكثر الشعر صالح للغناء.

وقد أبدع الأندلسيون في جوانب كثيرة من الشعر الأندلسي، كالأراجيز ورثاء المدن الزائلة والزهريات والاستعطاف، كما تفننوا في استعمال الألفاظ وجمال الأسلوب، فاخترعوا ألفاظا جديدة معربة تتناسب حياتهم الغنائية، واجتهدوا في اختيار الحروف والكلمات التي تؤدي إلى الانسجام الموسيقي. وهذه الظاهرة لم يسبقهم أحد إليها من قبل ١٢٠٠.

http://www.rabitat-alwaha.net/moltaqa/ - \ Y &

١٢٥- محبد عباسة - الموشحات والأزجال وأثرها في شعر التروبادور، ص٣١.

## الفصل الرابع أبرز شعراء الأندلس

## عبد الرحمن الداخل:

عبد الرحمن بن معاوية بن هاشم بن عبد الملك المعروف بلقب صقر قريش. ولد في إحدى قرى دمشق سنة ١١٣هـ. كان من أمراء الأمويين المرشحين للخلافة في الدولة الأموية في دمشق. فر من العباسيين عند قيام دولتهم إلى الأندلس، حيث دخلها وسمي بذلك عبد الرحمن الداخل، أسس فيها الدولة الأموية سنة حيث دخلها واستمر في حكم الأندلس ٣٣ سنة، وتوفي سنة ١٧٢هـ.

كان شاعرا مجيدا وناثرا بليغا، يصور في شعره جوانبه المختلفة كإنسان ومحارب وسياسي. ومن شعره:

"لا يئلف ممتن علينا قـــائل سعدى وحزمى والمهند والقنا إن الملوك مع الزمان كـواكب والحـزم كل الحـزم ألا يغفلوا ويقـول قـوم سعده لاعـقله أبنى أمـيـة قد جبرنا صدعكم مـادام من نسـلى إمـام قـائم

لولاى ما ملك الأنام الداخل ومقادر بلغت وحال حائل نجم يطالعنا ونجم آفل أيروم تدبير البرية غافل؟! خير السعادة ما حماهاالعاقل بالغرب رغما والسعود قبائل فيكم ثابت

## حسّانة التميمية:

حسانة بنت عاصم أبو الحسين التميمية شاعرة من شواعر وأديبات الأندلس، وأول شاعرة أندلسية من الحرائر ظهرت على أرض الأندلس. ولدت في أواخر حُكم عبد الرحمن الداخل في إلبيرة. ورثت ملكة الشعر عن أبيهاعاصم أبو

<sup>1</sup>۲٦- الدكتور أحمد هيكل – الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، الطبعة الحادية عشرة، دار غريب، القاهرة – مصر ٢٠١٠م، ص٨٩.

الحسين، كان أبوها شاعرا مميّزا في الأندلس وممن مدحوا الحكم بن هشام. وبعد موت أبيها مدحت حسانة الحكم مسترفدة إياه بقصيدة مشرقية السمات، تشكو فيها ما حالت إليه حالها بعد فقدان أبيها، ومن قولها:

"إنّي إليك أبا العاصبي موجّع .....ةً

أبا الحسين، سقته الواكف الديم

قد كنت أرتع في نعماه ، عاكفـــة

فاليوم أوي إلى نُعماك يا حكم

أنت الإمام الذي انقـاد الأنام لـه

وملَّكته مقاليد النَّهي الأُمــــم

لا شيئ أخشى إذا ما كنت لى كنفا

أوي إليه ولا يعرو لي العدم

لا زلت بالعزّة القعساء مرتديا

حتى تذلّ إليك العرب والعجم" ١٢٧

فاستحسن الحكم شعرها وأمر لها بإجراء راتب وكتب إلى عامله على إلبيرة فجهزها بجهاز حسن.

يظهر في شعرها سمة شعر أموية مشرقية، ومن شعرها التي ذكرته بقول جرير في عم جده سليمان بن عبد الملك:

"الله أعطاكم من علمه بكسم

حكما وماله تعقيب

أنت الخليفة للرحمان بعرفه

أهل الزّبور وفي التّوراة مكتـوب"^٢٨

١٢٧- الدكتور مصطفى الشكعة – الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص١٢٢-١٢٣. ١٢٨- المصدر السابق، ص١٢٣.

## يحيى الغزال:

هو يحيى بن حكم البكري الجيّاني المعروف بالغزال، وينتمي نسبه إلى أسرة بكر بن وائل، وأصله من مدينة جيّان، لقب بالغزال لجماله وظرفه، ولد الغزال سنة ٢٥١هـ في جيّان، ونشأ في قرطبة نشأة علمية أدبية، غير أن الشعر غلب عليه فاشتهر به. وكان من أوائل الرحّالين الأندلسيين وأشهر دبلوماسيا وفلكيا أندلسيا من القرن العاشر، واشتهر بلقب 'العرّاف' لخبرته في علم النجوم، إضافة إلى خبرته بالعلوم النقلية. عمّر الغزال طويلا حتى قارب مائة عام، توفي سنة ٢٥٠هـ.

هو شاعر أندلسي شهير برع في شعر الغزل والحكمة، وعاصر خمس أمراء للدولة الأموية، وتأثر بشعر أبي نواس وأبي تمام. ونظم الغزال في أغراض شتى، منها الغزل والمدح والوصف والحكمة والهجاء والزهد والتعريض، وبرزت مقدرته على معالجة النقد الاجتماعي في موضوعات شتّى.

## ومن شعره في الحكمة:

| غُرّی بذا من لیس ینتقدُ | "قالت أحبك قلتُ كاذبةٌ  |
|-------------------------|-------------------------|
| الشيخ ليس يحبه أحد      | هذا كلم لست أقبله       |
| الريح نعقدها فتنعقد     | سيان قولك ذا وقولك إنّ  |
| أو أن تقولي الماء يتقد" | أو أن تقولى النار باردة |

## ابن عبد ربه:

هو أبو عمر أحمد بن محجد بن عبد ربه، عالم وشاعر وأديب، ولد في قرطبة سنة ٢٤٦ هـ، ونشأ بالعاصمة الأندلسية متلقيا علوم الإسلام والعربية على العلماء الأندلسيين الكبار في ذلك الحين. ثم أكب بنوع خاص على كتب التاريخ والأدب،

١٢٩- الدكتور أحمد هيكل – الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، ص:١٥٢- ١٥٣.

ودواوين الشعر التي نظمت المشارقة قبل عهده وفي أيامه "١٠. وقد امتاز الشاعر بحبه لاطلاع في الرواية والعلم، وامتاز بالقصائد التي كانت عن المواعظ والزهد.

وقد عاصر ابن عبد ربه أربعة من خلفاء بني أمية في الأندلس ومدحهم، ونال منهم حظوة. ولمّا بلغت ابن عبد ربه الشيخوخة ندم على لهو شبابه ومال إلى الزهد، وبدأ يُعارض ما نظمه من قصائد الغزل بقصائد زهدية التي سمّاها الممحّصات '۱۳'. ومن أشهر كتبه " العقد الفريد " وهو كتاب يجمع بين الشعر والعروض والأمثال والأنساب والأخبار والموسيقى وقد شمل خلاصة ما كتب ابن قتيبة والجاحظ وأبو عبيدة والأصمعيّ وغيرهم. وتوفي ابن عبد ربه سنة ٣٢٨ هـ

وله شعر سلس الأسلوب، فيه غزل ومدح ووصف وجميع أغراض الشعر المعروفة. وشعره لا يلتزم اتجاها واحدا من الاتجاهات المعروفة في عهده، وإنما هو شعر يسير في أكثر من تلك الاتجاهات، فهو يسير بشعره في الاتجاه المحافظ حينا وفي الاتجاه المحدث أحيانا. ثم هو يشارك في الأخذ بالاتجاه الشعبي، ويسابق المتجهين إلى المذهب المحافظ الجديد الذي كان يغلب على شعره بعد نضجه المديد الذي كان يغلب على

## ومن ممحصاته قوله:

"یا عاجزا لیس یعفو حین یقتدر عاین بقلب ان العین غافلة سوداء تزفر عن غیظ إذا سعرت ان الذین اشتروا دنیا بآخرة یا من تلهی وشیب الرأس یندبه

ولا يقضتى له من عيشه وطر عن الحقيقة واعلم أنها سقر للظالمين فلل تبقى ولا تذر وشقوة بنعيم، ساء ما تجروا ماذا الذى بعد شيب الرأس تنتظر

١٣٠- المصدر السابق، ص٢٠٤.

١٣١ - حنّا الفاخوري – الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص٩٠٧.

١٣٢- الدكتور أحمد هيكل - الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، ص٢٠٦.

لو لم يكن لك غير الموت موغظة أنت المقول له ما قلت مبتدئا

لكان فيه عن اللذات مردجر هلا ادكرت لبين أنت مبتكر"1٣٣

## ابن هانيء الأندلسي:

أبو القاسم محمد بن هانىء الأزدي الأندلسي، شاعر عبقري من شعراء الأندلس، ولد بإشبيلية سنة ٣٢٦هـ ونشأ بها، وتعلم بها الشعر والأدب. كان والده هانىء أديبا وشاعرا وخص ابنه بحظ كبير من دراسة الشعر والأدب.

وهو من أبرز شعراء المغرب والأندلس العربي في عهد الدولة الفاطمية، وهو عند أهل المغرب والأندلس كالمتنبّي في بلاد المشرق العربي، لقب بمتنبّي الغرب لأنه كان أشعر المغاربة على الإطلاق، وهو معاصر للمتنبي.

اتصل ابن هانىء بصاحب إشبيلية وحظي عنده، ثم اتهمه أهلها بمذهب الفلاسفة، فأشار عليه الملك بالرحيل، فترك إشبيلية في السابعة والعشرين من عمره. فخرج إلى البلاد المغربية، ثم رحل إلى الزاب قاصدا جعفر ويحيى ابني علي فأكرماه حتى وصل خبره إلى المعز أبي تميم معد بن منصور فطلبه منهما، فحضر عنده وأقام في المنصورية بقرب القيروان، ومدحه مدحا مبالغا فيه.

لما توجّه المعزّ إلى مصر بعد أن فتحها جوهر الصقلي، طلب من ابن هانىء مرافقته إليها، فاستأذنه العودة إلى المغرب بقصد أخذ عياله. وفي الطريق إلى مصر قُتل ابن هانىء غيلة في برقة سنة ٣٦٢ هـ.

#### شعره:

ترك ابن هانىء ديوان شعر يسمّى 'ديوان ابن هانىء الأندلسي'. وقد احتوى الديوان بأشعاره الكثيرة وعديد من الأغراض الشعرية. وأكثره في المدح والرثاء والوصف والهجاء. أمّا مدحه فقد اتبع فيه أسلوب أبي الطيب المتنبي، وحاول أن يجعله مجلى من مجالي القوّة. فاختار له ما طال من البحور واشتد

١٣٣- ابن دحية - المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق إبراهيم الإبياري.. ص٥٥١.

من القوافي وضخم من اللفظ واختار له اللهجة البدوية والمعاني الصحر اوية. هكذا كانت مدائحه تقليدا وتصوير إ ومغالاة، وكانت اندفاقا وانطلاقا وميدانا من ميادين المقدرة الشعرية واللفظية والتصنيع ١٣٤.

ومن شعره الذي يمدح ابراهيم بن جعفر بن عليّ:

"قد مررنا على مغانيك تلك لا يُرَعْ المَها بداركِ سِــرْبُ مُسعِدي عُجْ فقد رِأبيتَ مَعاجي بخينِ مُرَجَّ ع كحني ني فاتّئد تسكب الدمــوع كسكبي لا أرى كابنِ جعفر بنِ علىيّ تتفادی القلـــوب منه و جیباً فكأنّا صبيحَــة الاذن نلقــي وطويلَ النِّجـــادِ فُرِّجَ عنهُ لا أراه بتاركىيى حين يبدو هَتَكَ الظُّلمَ والظلامَ بـــــه ذو

فر أينا فيها مشابة منك عارَضَتْنا المَها الحواذِلُ أسرا بأجراعهَا فلمْ نَسْلُ عنكِ فلقد أشبهَتْكِ إن لهم تَكُنْكِ يومَ أبكي على الدّيار وتبكي وتَشَلِّ مُرَدَّدٍ كتَشَكِّ حي ثم لا تسفِكِ الدّماءَ كسفْكي ملِكاً لابساً جلالة مُلْكِ في مَقَام على المتَوَّج ضَنْك دونَــهُ المشــرفيَّ هُزَّ لِبَتْك جانبُ السِّجْفِ عن حياة و هُلك و أشــو بُ البَقِينَ منهُ بشكِّ رَوْعَةٍ لا يَرِيبُ سِـــتْراً بِهَتْك "١٣٥

## ابن درّاج القسطلى:

أبو عمر أحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد القسطلي، يلقب بالقسطلي منسوبا إلى بلدة قسطلة في غرب الأنداس. ولد بقسطلة سنة ٣٤٧ هـ (٩٥٨ م) في بيت ذي مكانة مرموقة ونشأ بها نشأة أدبية، كان شاعر المنصور أبي عامر وكاتب الإنشاء في أيامه. اتصل بالمنصور مؤسس الدولة العامرية، فأعجب بشاعريته وشعره وقرّبه وأجازه، ولكن جرّت عليه هذه الحظوة نقمة النقّاد والحسّاد، فراحوا

١٣٤- حنّا الفاخوري - الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص٩٦٢

١٣٥- ديوان بن هانيء الأندلسي، دار بيروت، بيروت ١٩٨٠، ص٢٤٩.

يحقرون شأنه في عين المنصور ويطعنون في مقدرته الأدبيّة ويتهمونه بالعقم الشعري، ولكن هذا كله لم يحل دون تقييد اسمه في ديوان الشعراء وازداد تعصيّب المنصور له وانحيازه لجانبه ١٣٦٠.

هكذا تأكدت منزلة ابن درّاج في بلاط المنصور، فلم يكن في ديوان الشعراء فقط ولكن ينضم إلى ديوان الإنشاء، وما زال ابن دراج يصعد حتى أصبح من كبار شعراء المنصور. وظل يعمل في خدمته شاعرا، يمدح ويسجل الانتصارات ويصور كبار الأحداث. وناثرا يجيد ما يطلب منه تحريره في ديوان الانشاء حتى مات المنصور. ثم استمر يعمل مع ابنه عبد الملك المظفّر، وظل يمدحه ويسجل انتصاراته، ويصور كبار الأحداث في عصره ١٣٧.

توفي ابن دراج في سرقسطة سنة ٤٢١ه.

#### شعره:

يعتبر ابن دراج من أغزر الشعراء الأندلسيين شعرا، بل من أكثر الشعراء العربية نتاجا. فقد خلف ديوانا ضخما. وموضوع المدح هو الموضوع الرئيسي الغالب على قصائد ديوانه، وفيه موضوعات أخرى.

وأهم تلك الموضوعات الفرعية التي يضمها الديوان: وصف مواقف الوداع وفراق الأهل، ووصف الأسفار، ومشاق الرحلة في البر والبحر وبالليل والنهار. ثم التعبير عن تجارب الغربة والقلق والضياع والإحساس بقسوة الأيام على الأبناء ووصف المعارك الحربية ومشاهد الجيوش والعدد البرية والبحرية. فكثر حديثه في ديوانه عن وداعه لزوجته وأولاده ومواقف الوداع من مشاهد حسية وآلام نفسية ١٣٨٠.

ومن قصيدته التي يمدح بها المنصور بن أبي عامر:

"دعي عزمات المستضام تسير فتنجد في عرض الفلا وتغور

١٣٦-حنّا الفاخوري - الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص٩٦٣.

١٣٧- الدكتور أحمد هيكل - الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، ص٢٧٩.

١٣٨- المصدر السابق، ص ٢٨٣.

الى قوله:

لعل بما أشجاك من لوعة النوى يعز ذليل أو يفك أسير ألم تعلمي أن الثواء هو التوى وأن بيوت العاجزين قبور

ولما تدانت للوداع وقد هفا بصبرى منها أنة وزفير تناشدني عهد المودة والهوى وفي المهد مبغوم النداء صغير عَـئ بمرجوع الخطاب ولحظه بموقع أهواء النفوس خبير تبوأ ممنوع القلوب ومهدت له أذرع محفوفة وتحسور فكل مفدّاة الترائب مرضع وكل محياة المحاسن ظير عصيت شفيع النفس فيه وقادني رواح التداب السري وبكور وطار جناح الشوق بي وهفت بها جوانح من ذعر الفراق تطير "١٣٩

يبدأ الشاعر قصيدته المدحية بالحديث إلى زوجته مبررا لها سفره، وفراقه لها ولولده ويصف موقف الوداع بينه وبين زوجته وولده مبينا أن الزوجة لما اقتربت منه للوداع، قد زفرت زفرة وأنت أنينا لعبا بصبر الشاعر.

ومن شعره في بعض الأسفار البرية ليلا ونهارا:

أمير على غول التنائسف ماله ولو بصرت ہی والسری حلّ

"ولو شاهدتني والصواخد تلتظي عليّ ورقراق السراب بمـــور أسلَّة حرَّ الهاجرات إذا سطا على حرَّ وجهي والأصيل هجير وأستنشق النكباء وهي بوارح وأستوطن الرمضاء وهي تفور وللموت في عون الجبان تلون وللذعر في الشمع الجريء صفير لبان لها أنيى من الضيم جازع وأني على مضّ الخطوب صبور إذا ريح إلا المشرفي وزيرر عزمتى وجرسى لجنان الفلاة

سمير

وأعتسف الموماة في غسق الدجي وللأسد في غيل الغياض زئير

١٣٩- ديوان بن دراج القسطلي، تحقيق الدكتور محمود مكي، دمشق ١٩٦١، ص :٢٩٧.

وقد حوّمت زهر النجوم كأنها ودارت نجوم القطب حتى كأنها وقد خيّلت طرق المجـرة أنها لقد أيقنت أن المنى طوع همتى

كواعبفي خضر الحدائق حصور كئوس مها والى بهن مديـــــر على مفرق الليل البهيم قتيســـر وثاقب عزمي والظلام مروع وقد غض أجفان النجوم فتعسور وأنى بعطف العامريّ جديــر"١٤٠

## ولادة بنت المستكفى:

هي ولادة بنت محد بن عبد الرحمن المستكفى بالله، أميرة أندلسية وشاعرة عربية، من بيت الخلافة الأموية في الأندلس، ولدت بقرطبة.

وكانت و لادة من أشهر شاعرات الأندلس، اشتهرت بجمالها الفاتن التي ورثت عن أمها، وهي جارية إسبانية، كذلك اشتهرت بالشعر، فكانت تحضر مجالس الشعراء وتنافسهم فيه، وجعلت دارها ملتقى الأدباء والشعراء. ويقول فيها ابن بشكوال في كتابه 'الصلة' "كانت أدبية شاعرة، جزلة القول حسنة الشعر، وكانت تناضل الشعراء وتساجل الأدباء، وتفوق البرعاء وعمرت عمرا طويلا، ولم تتزوج قط"١٤١.

علاقتها بابن زيدون: بعد وفاة أبيها الخليفة المستكفى جعلت دارها منتدى لرجال الأدب، وانصرفت إلى اللهو والترف. وفي تلك الفترة وقعت في حب ابن زيدون الذي افتتن بجمالها وحبها. وإشتهرا بقصة حب إلا أن هذا العشق لو يدم طويلا، لأن ابن زيدون تعلق بجاريتها السوداء بارعة الغناء، فغضبت ولادة غضبا شدیدا، وقد عاتبت ابن زیدون قائلة:

"لو كنت تُنصف في الهوى ما بيننا

لُم تَــهُو جاريتي ولــم تتخيّـــر وتركت غُصنا مُثمر ابجماله

١٤٠ - المصدر السابق، ص٢٩٩ - ٣٠٠.

١٤١ - المقري - نفح الطيب، م ٤، ص٢٠٧.

## وجَنحت للغصن الذي لم يُثمرِ ولقد علمت بأننى بدر السّما

لكن دُهيت لشقوتي بالمُشتري"١٤٢

ثم أنهت ولادة قصة الحب بينها وبين ابن زيدون، ثم اتصلت بالوزير ابن عبدوس، ولكن ابن زيدون ما زال هائما بها وبحبها، وظلت ولادة بعدها بدون أي زواج، حتى ماتت سنة ٤٨٠هـ.

تقول و لادة شاكية فراق عاشقها ابن زيدون:

"ألا هل لنا من بعد هذا التفرق

سبيل فيشكو كلُّ صبّ بما لقى"١٤٣

## ابن زیدون:

أبو الوليد أحمد بن عبد الله بن أحمد بن غالب بن زيدون المخزومي الأندلسي، وزير وشاعر وكاتب أندلسي، ولد في قرطبة سنة ٣٩٤ هجرية في زمن الدولة العامرية، في بيت شرف وفقه وأدب. ونشأ مكبّا على العلم وارتشاف مناهل الثقافة، وكرّس حياته للدرس والتحصيل، وساعد نبوغه ومواهبه على ذيوع شهرته، وكان عصره أزهى عصر أدبي في الأندلس، وقد تتلمذ على أساتيذ الأدب في زمنه، وأخذ عنهم الشيء الكثير في مختلف نواحي الثقافة، حتى صار بعد زمن قصير علما من أعلام الفكر والأدب، وقرض الشعر ونبغ فيه وهو في العشرين من عمره. واشترك ابن زيدون في الفتنة الكبرى القرطبية وقام بتعسيب كبير في تلك الثورة التي انتشرت نيرانها في قرطبة أنا.

١٤٢- الدكتور مصطفى الشكعة – الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص١٨٣.

١٤٣- المصدر السابق، ص١٨٤.

<sup>182-</sup> ديوان ابن زيدون رسائله أخباره شعر الملكين، شرح كامل كيلاني وعبد الرحمن خليفة، الطبعة الأولى، مصطفى البابى الحلبي بمصر ١٩٣٢، ص٠٠٠.

كان ابن زيدون من زعماء تلك الفتنة، انتهت الفتنة بسقوط الأمويين وقيام دولة بني جهور، فقرّبه إليه أبي الحزم ابن جهور أن الذي هو مؤسسها، وأعلى قدره ولقبه " بذي الوزارتين". ثم اتصل ابن زيدون بالخليفة المستكفى وعلق ابنته ولاّدة وهام في حبها الحب الشديد. وكانت ولادة من أهل الأدب والشعر والموسيقى، ولما توفي والدها المستكفى فتحت بيتها للأدباء والشعراء أنا.

علقها ابن زيدون وعلقته وقضيا حياتهم حياة مجونا، ولكن تبدلت الأحوال وتبدلت ولآدة حبّها لعشيقها، وقعت في هوى الوزير أبي عامر بن عبدوس. فبدأ ابن زيدون يتوسل بغير جدوى وينظم الشعر مهدّدا ابن عبدوس وشاكيا إليها تباريح الهوى. ولكنها أغفلته واشتعلت عنه بحب ابن عبدوس. ولكن ابن زيدون لم ينسها طول عيشه، وما زال يقرض الأشعار متغز لا بها. فقصيدته النوننية التي تعد من أشهر قصائده بل من أشهر قصائد الفراق التي نظمت في تاريخ الشعر العربي.

### أدبه:

ولإبن زيدون مجموعة من رسائل، منها "رسالة هزلية" التي كتب إلى ابن عبدوس، سخر فيها منه على لسان حبيبته. و"رسالة جدّية" كتبها إلى أبي الحزم مستعطفا ومسترحما.

وله ديوان شعر طبع في مصر، ونظم الديوان على شتّى الأغراض الشعرية من العزل والرثاء والمدح ووصف الطبيعة وغيرها، أمّا غرض الغزل غلب عليه قصائده، ومن جميل غزله قوله:

"ما ضرّ لو أنّك لي راحــم وعلّتي أنت بها عــالم؟ يهنيك، يا سؤليى ويا بُغيتـي، أنّك ممّا أشتكي ســالم تضحك في الحبّ، وأبكى أنا ألله، فيما بيننا، حــاكم

<sup>-</sup> ١٤٥ أبو الحزم جهور بن محمد بن جهور (ت ٤٣٥ هـ) أحد وزراء الدولة الأموية في الأندلس، وأول حكام طائفة قرطبة.

١٤٦ - حنّا الفاخوري – الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص٩٦٩.

وكان ابن زيدون في مدحه ورثائه مقلّد شديد التقليد للشعراء العباسيين خاصة لأبي تمام والبحتري والمتنبي. وينقل كثيرا من معانيهم، ويجري على الكثير من أساليبهم. فعرف ابن زيدون ب"بحتري الغرب" لأنه حذا حذو بحتري في بعض قصائده.

وبالجملة "كان ابن زيدون شاعر الأندلس وبلبلها الغريد، وهكذا كان شاعر العبقريّة التي تعطي النفس من خلال الطبيعة التي تصف، وتعصر القلب في كؤوس الحب التي ترتشف، وتصعّد الزفرات والأمال أنغام سحر وروعة"<sup>١٤٨</sup>.

قصيدته النونية المشهورة، يتحسر فيها على انقضاء أيام الوصال، ويشكو فيها ما يحسه من الوجد والألم القاسى، وبعث بها إلى عشيقته ولادة بنت المستكفى.

١٤٧ - المصدر السابق، ص٩٧١ - ٩٧٢.

١٤٨- المصدر السابق، ص٩٧٢.

۱٤۹ - ديوان ابن زيدون، ص٠٦.

## قوله في مدح ابن جهور:

"أما علمت أنّ الشفيع شباب علام الصبا غض يرف رُواؤه وفيم الهوى محض يشف صفاؤه ومُسعفة بالوصل إذ مربع الحمي تظنّ النوى تعدو الهوى عن مزارها وقل لها نضو يرى بحضه السرني إذا مَا أحبّ الرَّكْبُ وجهًا مغسوْ الله عروب الاحت من أعاريب حلة غيارى من طّيف المعاود في الكرى مشيحون من رجم الظنونِ غِضَابُ وماذا عليها أن يسنى وَصنلَها ألم تدر أنّا لا نراحُ لِـريــبَــةِ ولا ننشقُ العِطْرَ النّمومَ أريجُهُ

فيقصر عن لوم المحب عتاب إذا عنّ من وصل الحسان ذَهابُ إذا لم يكن منهن عنه ثواب لها كلما قظنا الجناب جناب وداعى الهوى نحو البعيد مُجاب وَ بَهْماء غُفْلُ الصَّحْصنَحَانِ تَجَابُ فهان عليم أن تخبب ركاب تجاوب فيها بالصتهيل عراب

طعان فإن لم يُغْنِنا فَضِرَابُ إذا لم يلمّع بالنّجيع خِضَابُ إذا لم يُشَعْشَعْ بِالعَجَاجِ مَلاَبُ" ١٥٠

## ابن خفاجة:

أبو اسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن خفاجة، من أبرز الشعراء الأندلسيين خلال القرنين الخامس والسادس الهجريين. ولد في جزيرة شقر من أعمال بلنسية سنة ٠٥٠هـ وهي بلدة جميلة يحيط بها نهر شقر من أكثر جهاتها، نشأ وترعرع في هذه البلدة ذات الطبيعة الرائعة، التي كان لها الأثر المهم في تكوين شخصيّته الشعرية، ولأن والده كان من كبار أعيان البلدة آنذاك، وكذلك وقد اختلط ابن خفاجة منذ صغر سنّه بكبار العلماء وطلب العلم منهم حتى أصبح وإحدا من أبر ز الشعراء في الأندلس.

١٥٠- المصدر السابق، ص٤٠.

#### شعره:

يتميّز شعره بتعدّد الأغراض الشعرية من المدح والغزل ووصف الطبيعة والرثاء والفخر والعتاب. وله ديوان شعر طبع في مصر، وأشهر ما فيه وصف الطبيعة. فإنه شاعر الطبيعة ومصوّرها، وقد امتلأت نفسه من جمال الحياة والطبيعة، فيبرز الشاعر هذا الجمال المعنوى في صورة مختلفة من الجمال اللفظي فالتقى في شعره الأساليب الصافية والألوان الزاهية. فلقب ابن خفاجة بشاعر الطبيعة لكثرة ما كتب معظم قصائده عن الطبيعة وجمالها في الأندلس. ومن شعره الذي يصف الذئب في ليلة داجية:

"سری پرتمی رکضا به، کل موجة ولا صاحب إلا طرير مهند، وأطلس زوّار مع الليل أغبشٌ تثاءب من مسّ الطّوى فهو يشتكي ودونَ أمانيه شَرارةُ لَهُذَم فمِن جوعة تُغريهِ بي فهوَ مدّن

ترامى بها بحر من الليل أخضر ومُعتدل لَدْنُ المهزّة أسمر سرى خَلْف أستار الدجى يتنكر فيعوى وقد لفّته نكباء صرر صرر بُقلِّبُ فيها مثلَها حينَ بنظُرُ ومن روعة تثنيه عنّى فيقصرُ "١٥١

ومنه أيضا يرثى الشاعر الوزير أبا مجد عبد الله بن ربيعة:

"في كلّ نادٍ منك روض ثناء ولكلّ شخص هزّةُ الغصن النَّدِي يا مَطلع الأنوار إن بـمقلـتي وكفي أسي لا سفير بيننا فيمَ التجمّلُ في زمان بزّني فعريتُ إلاّ مِن قناع كآبة فإذا مررت بمعهد لشبيبة جالت بطرفي للصبابة عبرة

وبكلّ خدّ فيك جدول ماءٍ غِبّ البكاء ورِنّة المكّاء أسفا عليك كمنشا الأنواء يمشى وأن لا موعدٌ للقاء ثوب الشباب وحيلة النبلاء و عَطِلتُ إلا من خُليّ بكاء أو رسم دار للصديق خلاء كالغيم رقّ فحال دون سماء

١٥١- ديوان بن خفاجة، شرحه وضبط نصوصه - الدكتور عمر فاروق الطبّاع، دار القلم، بيروت – لبنان. ص١٢٢.

ورفعت كفّي بين طرف خاشع وبسطت في الغبراء خدّي ذلّة منتململا ألما بمصرع سيّد لا والذي أعلقت من تقديسه وخررت بين يديه أعلم أنه لا هزّني أمل وقد حلّ الردى

تندى ماقيه، وبين دُعاء أستنزل الرُّحمى من الخضراء قد كان سابق حلبة النجباء كفّي بحبليْ عصمة ورجاء ذُخري ليوميْ شدة ورخاء بأبى محمد المحلّ النائى"<sup>١٥٢</sup>

## الأعمى التطيلي:

أحمد بن عبد الله بن أبي هريرة التطيلي الإشبيلي، شاعر ووشاح مشهور، ولد في اشبيلية وعاش في عصر المرابطين، لقب بالأعمى لفقدان بصره فالتطيلي نسبة إلى تطيلة في الأندلس كما لقبه بعض مؤرخي الأدب ب"معري الأندلس". قضى معظم حياته في اشبيلية ويتصل فيها بالأعيان والرؤساء ويمدحهم، ويجتمع في مجالس الأدباء والعلماء، فنهل من علوم عصره من لغة وأدب وتاريخ وفقه وأصول وحديث. وكان يجتمع بالشعراء والوشاحين خاصة بابن بقي وأبو القاسم بن أبي طالب الحضرمي المنيشي الذي لقب بعصا الأعمى. ويرجح بعض المؤرخين أن الأعمى التطيلي قضى حقبة من الزمن في قرطبة ومدح قاضيها أبا القاسم بن حمدين. ولم يعمر طويلا فتوفي سنة ٥٢٥ه.

#### شعره:

للأعمى التطيلي ديوان شعر وموشحات، تناول فيه معظم الأغراض الشعرية المعروفة من مدح ورثاء ووصف وغزل وشكوى وهجاء، فالمدح والغزل هما الموضوعان الرئيسان في شعره، فكثير مدحه اتخذه وسيلة للكسب وللإتصال بخاصة المجتمع من الفقهاء والقضاة، وفي مدحه جزالة واندفاق، ومحاولة استرضاء واستمالة، وأحيانا شكوى وحكاية حال ١٥٠٠. فله مدائح كثيرة في قواد

١٥٢- المصدر السابق، ص١٦.

١٥٣- حنّا الفاخوري – الجامع في تاريخ الأدب العربي، ص ٩٧٦.

المرابطين ورجالاتهم. ومن مدائحه مدحه لعلى بن يوسف بن تاشفين، ثاني ملوك المر ابطين:

وذكرك للمنك دنيا ودين وكلتا راحتيك بها يمين فلبته بك الحرب الزبون ليعلم من يفي ممّن يخون وماضى الحدّ جوهره المنون وسلمه فعنده الخبر اليقين فإنّ حديثه فيها شجون وإن شهد الوغي صفرت جفون وقد سئمت نواظر ها العيون لكنت أقول سكر أو جنون بخالقها تعبن وتستعبن تكاد تذيله ما يلين قــوي حــين بر عاهـا أمـين و دار ت بالحتوف ر حے طحون على أهالة حسى أم عرين بفكر لاتخالجه الظنون

"جنابك للعلا جمسن حَصينُ وأدنك غايتيك لها أمان أهاب بك الزمان إمام عادل حساما ما انتصاه الدّهر الا صقيل المتن روينقه الأماني ومضربه جهینه کلّ مجد إذا حدّثت في الهيجاء عنه إذا اعتمد الندي غصت جفان إلى ملك الملوك هف بلبّي هـوى لـو غبـر ذكـر اه حـبــته الے ملك تعوّد بسط كفّ شديد البأس في صون المعالي أبىي حين بخشاها جسور سطا أسدا وأشرق بدر تم وأحدقت الرّماح به فأعسيا أطــلّ علــے ســر پر ۃ کــلّ غیــب فما للماء في أرض ركود ولا للنار في حجر كمون إلى ملك يدان ولا يدين كأنّ سنا الصبّاح له جبين ولو أنّ الزمان بها ضنين اذا كانت بأقوام تهون دعاء لا يميل و لا يمين كما تهتر بالثّمر الغصون تعاطته السهولة والحزون وكلّ منبفة على قمين وظل لوائك الفتح المبين فليس سوى الصدور لها وكون أنار وهذه الأبام جون فمنے علیہ ندر أو يمين وغايـة كـلّ مـن نـزع الحنـين كان نهار ها قلب حزين كأنّ ظهور ها العليا بطون

تشوقت الملوك هوى وذعرا الے متهل القسمات طلق جواد بالديار وما حوته تعزّ به الركائب والقوافي أیا حسضین و مولی کلّ حسین قد اهتزّت بأنعمك الليالي أدرت على البسيطة كأس طيب فكلّ قرارة مسك فتبق طليعة جيشك الظّفر المواتي عقاب كلّما أمست بأرض ر فعت على التّخوم منار عدل إذا وعد الزمان سرور شيء أحن إليك واسأل بي وسلني و دو نـــك كـــلّ مو مـــاة فيـــاح ونت فيها الرّياح الهوج حتّـي إذا سرّ حت طر فاك قلت بحر يذلّ الطّر ف في ويستكين"

أمّا رِثاؤه فيأتي بعد المدح في ديوانه، فيتّبع فيه عدّة أساليب، فتارة يعدّد أوصاف الفقيد، ويبين هول الفاجعة وما أحدثته في النفوس من ألم وأسف، وتارة يلجأ إلى النظرات التأملية في زوال الدنيا ومن عليها أو يلجأ إلى استعراض الحقائق المصيرية، التي تجعل الإنسان اللعوبة في يد الأقدار "١٥٠.

وله قصيدة مشهورة في الهجاء، وبسبب هجائه اللاذع لقب ببشار الأندلس. ويكثر في شعره موضوع الشكوى:

"الحمد لله وشكراله لاطارف عندي ولا تلد

صرت ولا أنبيك عن غائب في حالة يرثى لها الحاسد

إن ينب بي دهري فالله لي والمترجّبي للندى خالد

يا واحدا أفضاله شركة فينا ولكن مجده واحد

حولى أفراخ كزغب القطا ليلي من هم بهم ساهد

أنت أب لي ولهم عاطف ربّ ابن خمسين له والد"

وله أيضا موشحات مشهورة، ستبينها الباحثة في الباب الثالث.

#### الرمادي:

أبو عمر يوسف بن هارون الرمادي الكندي، شاعر أندلسي كبير، ولد في قرطبة. ينتسب إلى قبيلة كندة، والرمادي نسبة إلى رمادة وهي موضع في المغرب الذي كان يسكن فيه أحد أجداده.

وهو شاعر وجداني كثير الشعر سريع القول، مشهور عند العامة والخاصة لسلوكه في فنون المنظوم ٥٠٠٠. وكان شاعر الحكم المستنصر بالله، ولكن لمّا وقعت المنافسة بين الحاجب والوزير المصحفي وقف الرمادي جانب المصحفي، فلمّا تغلب الحاجب المنصور على المصحفي، أمر بسجن الرمادي، كتب في

١٥٤- المصدر السابق، ص٩٧٦.

١٥٥- ابن سعيد المغرب في حلى العغرب، تحقيق الدكتور شوقي ضيف، ج ١، ط ٤، دار المعارف، القاهرة ١١١٩، ص٣٩٢.

السجن كتابه " الطير " الذي وصف فيه كل طير. توفي الرمادي سنة ٤٠٣ هـ، ومن شعره:

"قالوا اصطبر وهو شيء لست أعرفه أوص الخليّ بأن يغضي الملاحظَ عن وفاتن الحُسْن قَتَّال الهَـوَى نَظَرَتْ ثم انتصر ت بعين وهيئ قاتلني يا شُـــقَّةَ النفس واصِلْـها بشُــقَّتها ظلمْتَنَى ثم إنى جئت معتذرًا يكفيك أنى مَظْلُومٌ ومعتذرُ "١٥٦

من ليس يعرف صبر اكيف يصطبر غُـرٌ الوجـوه ففــي إهمالها غَرَ رُ عيني إليه فكان الموت والنَّظَرُ ماذا ترید بقتایی حین تَنْتصِر فإنما أنفس الأعداء تَهْتَجِرُ

## این سهل:

أبو إسحاق إبراهيم بن سهل الإسرائيلي الإشبيلي الأندلسي، شاعر وكاتب ووشاح أندلسي، وكان يهوديا ثم أسلم، ولد في إشبيلية سنة ١٠٥هـ، اختلف إلى مجالس العلم و الأدب فيها.

وكان من عجائب الزمان في ذكائه على صغر سنه بحفظ الأبيات الكثيرة من سمعة

### شعره في الهجاء:

"كانَ مُحيَّاكَ له بهجةٌ حتى إذا جاءَكَ مَاحِى الجمال أصبحْتَ كالشَّمْعة لما خَبَا فيها الضياءُ اسودَّ منها الذُّبَالْ"^^١

انتشر الشعر العربي في الأندلس بعد أن استقر المسلمون فيها. وكان الشعر الأندلسي تقليدا للشعر العربي في المشرق في أغراضه ومضامينه، فقد برع الشعراء بنظم الشعر في جميع أغراضه التقليدية من الغزل والتصوف والزهد والحكمة والمدح والهجاء والفخر. ثم ظهر التجديد في شعرهم وطوروا على أغراضه وزادوا عليها رثاء المدن والممالك الزائلة وشعر الإستغاثة. فقد أحدثوا

١٥٦- المصدر السابق، ص٤٩٤.

١٥٧- المصدر السابق، ص٢٦٩.

١٥٨- المصدر السابق، ص٢٧٠.

فنّان جديدان اللذان لم يظهرا في بلاد المشرق. وهما الموشحات والأزجال. والباب الثالث يناقش الموشحات الأندلسية وأغراضها وأجزائها وأوزانها وأهم الوشاحين فيها.



## الباب الثالث

# الموشحات الأندلسية

الموشحات فن شعري نشأ في أوساط الشعب الأندلسي خلال القرن الثالث الهجري على يد الشاعر الأندلسي مقدم بن معافي القبري. وقد اتسعت الموشحات لاحتضان كل موضوعات الشعر وأغراضه. وهي مرتبطة بغير شك بالحياة الإجتماعية الأندلسية التي شاع فيها الغزل والشراب والغناء، فكانت الموشحة بتشطيرها صالحة لأن تغني، وتتيح للمغني تجويد غنائه وترديد أنغامه وترقيق صوته وتنويع ألحانه.

الموشحات وهي زُبدة الشعر وخلاصة جوهره وصفوته. وهي من الفنون التي أغربت بها أهل المغرب على أهل المشرق. وظهروا فيها كالشّمس الطالعة والضياء المُشرق 109.

١٥٩ - ابن دحية عمر بن حسنالمطرب من أشعار أهل المغرب، تحقيق الإبياري، القاهرة، ١٩٥٤.

### الفصل الأول

# الموشحات الأندلسية نشأتها وتطورها

### التعريف اللغوي:

الموشحات جمع موشح وهو مأخوذ من الوشاح، فالوشاح في أصل الوضع اللغوي من حلي النساء، وهو كرسان أي نظمان من لؤلؤ وجوهر منظمان، مُخالف بينهما معطوف أحدهما على الآخر، تتوشح به المرأة. والوشاح – كما يقول الجوهريّ في الصحاح – شيء ينسج من أديم عريضا ويرصّع بالجواهر، وتشدّه المرأة بين عاتقيها وكشحيها 171.

فالوشاح عند اللغويين نوع من اللباس ترتديه المرأة للزينة. وتوشّحت المرأة أي لبست، ومنه اشتق توشّح الرجل بثوبه ١٦١.

### التعريف الاصطلاحي:

حاول عدد من الدارسين تعريف الموشح بتعريفات متعددة، ومن أهمها:

عرّف ابن سناء الملك الموشح بأنه: الموشح كلام منظوم على وزن مخصوص. وهو يتألف في الأكثر من ستة أقفال وخمسة أبيات ويقال له التام، وفي الأقل من خمسة أقفال وخمسة أبيات ويقال له الأقرع. فالتام ما ابتدىء فيه بالأقفال، والأقرع ما ابتدىء فيه بالأبيات ١٦٢.

وعرّفه مصطفى عوض الكريم ب "الموشح لون من ألوان النظم ظهر أول ما ظهر بالأندلس في عهد الدولة المروانية في القرن التاسع الملادي، ويختلف عن

١٦٠- الدكتور عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص٢٤١.

١٦١- ابن منظور، لسان العرب، بيروت ١٩٥٥، مادة وشح.

<sup>177 -</sup> ابن سناء الملك: دار الطراز في عمل الموشحات، تحقيق د. جودت الركابي الطبعة الأولى، دمشق ١٩٤٩، ص: ٢٥

غيره من ألوان النظم بالتزامه قواعد معينة من حيث التقفية وخروجه أحيانا على الأعاريض الخليلية وبخلوه أحيانا من الوزن الشعري وباستعماله اللغة الدارجة والعجمية في بعض أجزائه، وباتصاله الوثيق بالغناء"17۳.

وعرّفه محد بن أبي شنب بقوله: "الموشح قصيدة نظمت من أجل الغناء"175

وبين ابن خلدون عن الموشح في المقدمة: "وأما أهل الأندلس لما كثر الشعر في قطر هم وتهذبت مناحيه وفنونه وبلغ التنميق فيه الغاية، استحدث المتأخرون منهم فنا منه سمّوه بالموشح ينظمونه أسماطا أسماطا وأغصانا أغصانا، يكثرون منها ومن أعاريضها المختلفة، ويسمّون المتعدد منها بيتا واحداويلتزمون عدد قوافي تلك الأغصان وأوزانها متتاليا فيما بعد إلى آخر القطعة، وأكثر ما ينتهي عندهم إلى سبعة أبيات ويشتمل كل بيت على أغصان. عددها بحسب الأغراض والمذاهب، وينسبون فيها ويمدحون كما يفعل في القصائد"

### سبب التسمية:

الموشحات جمع موشحة وهي مشتقة من الوشاح وهو كِرسان أي نظمان من لؤلؤ وجوهر منظومان، مخالف بينهما معطوف أحدهما على الآخر، تتوشح به المرأة. ويعتقد أن كلمة "الموشحة" تعود إلى اللفظة السريانية "موشحتا" أي بمعنى "إيقاع" أو "ترتيلة من المزامير"<sup>177</sup>.

فجميع الدارسين يذهبون على أن هذه الكلمة مشتقة من الوشاح، فمن قولهم: "وأصل الموشح من الوشاح، وهو عقد من لؤلؤ وجوهر منظومين مخالف بينهما

١٦٣ - مصطفى عوض الكريم - فن التوشيح، بيروت، دار الثقافة، ط٢، ١٩٧٤، ص - ١٨

١٦٤ - دار المعارف الإسلامية، مادة التوشيح نقلا عن مصطفى عوض الكريم، ص - ١٧

۱٦٥ - ابن خلدون – المقدمة، تحقيق ال م . كاترمير، طبعة باريس ١٨٥٨ مكتبة لبنان، بيروت ١٩٩٢ ، ج ٣، ص ٣٩٠.

<sup>.</sup>Date: 12/07/2018 http://kanouz.ahlamontada.net/t6915-topic - \ 77

معطوف أحدهما على الآخر، تتوشح المرأة به، والشبّه بين الموشحات والوشاح ظاهر في اختلاف الوزن والقافية في الأبيات وجمعها في كلام واحد" ١٦٧.

ومن قولهم: والذي نراه في أصل هذه اللفظة – الموشح – أنها منقولة عن قولهم: ثوب موشح، وذلك لوشي يكون فيه، فكأن هذه الأسماط والأغصان التي يزيّنونه بها، هي من الكلام في سبيل الوشي من الثوب ثم صارت اللفظة بعد ذلك علما ١٦٨٠.

ومن قولهم: وقد سمّي هذا الوزن بالموشح لما فيه من ترصيع وتزيين وتناظر وصنعة فكأنهم شبّهوه بوشاح المرأة المرصع باللؤلؤ والجواهر.

### نشأة الموشحات وتطورها:

نشأت الموشحات في الأندلس أو اخر القرن الثالث الهجري والتاسع الميلادي، وكانت نشأتها في فترة التي حكم فيها الأمير عبد الله. فكانت نشأة الموشحات استجابة لحاجة فنية فنية أو لا ونتيجة لظاهرة اجتماعية ثانيا. أما كونها استجابة لحاجة فنية فبيانه أن الأندلسيين كانوا قد أولعوا بالموسيقي وكلفوا بالغناء منذ أن قدم عليهم زرياب، وأشاع فيهم فنه، وأصبحت الحاجة ماسة إلى لون من الشعر الجديد، ومن هنا ظهر هذا الفن الشعري الغنائي التي تتنوع فيه الأوزان وتتعدد القوافي. وأما كون نشأة الموشحات نتيجة لظاهرة اجتماعية فبيانه أن العرب امتزجوا بالإسبان وألفوا شعبا جديدا فيه عروبة وإسبانية، وكان من مظاهر هذا الإمتزاج أن عرف الشعب الأندلسي العامية اللاتينية وكان من مطاهر عرف العامية العربية، أنه كان هناك ازدواج لغوي نتيجة للإزدواج العنصري 179.

١٦٨ - مصطفى صادق الرافعي - تارِيخ آداب العرب، ج ٣، ص - ١٦

١٦٧- الدكتور عبد العزيز عتيق - الأدب العربي في الأندلس، ص ٣٤١

١٦٩- الدكتور أحمد هيكل – الأدب الأندلسي من الفتح إلى السقوط الخلافة، دار المعارف، القاهرة ١٩٨٥، ص :١٤٤.

يقول ابن بسام في كتابه "الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة" عن نشأة الموشح وتطوره، ويقول: "وكانت صنعة التوشيح التي نهج أهل الأندلس طريقتها ووضعوا حقيقتَها غير مرقومة البرود ولا منظومة العقود، فأقام عبادة العام المنطومة العقود، فأقام عبادة منآدها (٧١ و فوّ م ميلها و سنادها، فكأنها لم تسمع بالأندلس إلاّ منه، و لا أخذت إلاَّ عنه. واشتهر بها اشتهارا غلب على ذاته وذهب بكثير من حسناته. وهي أوزان كثر استعمال أهل الأندلس لها في الغزل والنسيب، تشقّ على سماعها مصونات الجيوب بل القلوب. وأول من صنع أوزان هذه الموشحات بأفقنا واخترع طريقتها - فيما بلغني - محمد بن محمود القبري الضرير وكان يصنعها على أشطار الأزهار، غير أن أكثرها على الأعاريض المهملة غير المستعملة. يأخذ اللفظ العاميّ والعجميّ ويسميه المركز، ويضع عليه الموشحة دون تضمين فيها ولا أغصان. وقيل إن ابن عبد ربّه صاحب كتاب " العقد الفريد" أول من سبق إلى هذا النوع من الموشحات عندنا. ثم نشأ يوسف بن هارون الرمادي فكان أول من أكثر فيها من التضمين في المراكيز ١٧٢، يضمن كل موقف يقف عليه في المركز خاصة. فاستمر على ذلك شعراء عصرنا كمكرم بن سعيد وابني أبي الحسن. ثم نشأ عبادة هذا فأحدث التضفير ١٧٣. وذلك أنه اعتمد مواضع الوقف في الأغصان فيضمنها، كما اعتمد الرمادي مواضع الوقف في المركز. وأوزان هذه الموشحات خارجة عن غرض هذا الديوان إذ أكثر ها على غير أعاريض أشعار العرب ١٧٤

ومنها تفهم الباحثة أن الموشحات مرت بتطورات عديدة بعد فترة نشأتها وقبل أن تتخذ لها الشكل النهائي، الذي تم على يد الشاعر عبادة بن ماء السماء.

١٧٠- عبادة بن ماء السماء ( ت ٤٢٢هـ ).

۱۷۱- أقام منادها أي معوجها

١٧٢ - أي تجزئة الأشطار إلى أجِزاء صغيرة

١٧٣ - أي تجزئة الأشطار في الأغصان

١٧٤ - ابن بسام: الذخيرة – ١/١،ص ٤٦٩، ٤٧٠.

وأول طور للموشح كان على شكل منظومة غنائية من صنع زرياب (١٧٣- ١٧٣) (٢٤٣ يضعها لألحانه المتميزة. وكانت من جملة المبتكرات الجديدة التي ابتدعها حيث كانت على أشطار الأشعار المهملة وعدم التقيد بوزن ما وقافية واحدة، بل تتنوع القوافي، وتشتمل عل عدد من الألفاظ الجارية على الألسن مما ينسجم مع أذواق العامة.

أما الطور الثاني الذي مر به الموشح فكان يوم أحدث مجهد بن محمود القبري "المركز" كما جاء في الذخيرة - يأخذ اللفظ العاميّ والعجميّ ويسميه المركز - فثبت من كلام ابن بسام أن فكرة المركز لم تكن معروفة سابقا، أو أن الشاعر لم يشأ أن تكون الموشحة كلها باللغة العامية، بل عدل عن العامية تجنبا على ما يبدو لشدة المحافظين، وقد اكتفى في أن تكون الخرجة فقط باللفظ العامي أو العجمى، والمركز يقصد به الخرجة.

وفي الطور الثالث كان الوشاح قد انتقل بالموشح نقلة جديدة حيث كانت الموشحة حتى ذلك الحين دون تضمين فيها ولا أغصان، ثم جاء يوسف بن هارون الرمادي (ت-٤٠٢هـ) وأضاف شيئا جديدا إلى الموشح، ذلك أنه ضمن في المراكيز وكانت من قبل بدون تضمين كما جاء في قول ابن بسام. وقد استمر الموشحة كذلك ونسج الشعراء على تلك الشاكلة، إلى أن نشأ عبادة بن ماء السماء فأحدث التضفير.

اكتملت صورة الموشحة على يد عبادة وتوفرت لها جميع عناصرها الفنية حتى صارت فنا قائما بذاته. وقد أخذ الشعراء في جميع أنحاء الأندلس يشتغلون في هذا الفنّ ولمع من بينهم كثيرون كالأعمى التطيلي وابن بقي وابن زهر وابن سهل الإشبيلي، وقد أبدعوا فيه أعظم ابداع.

١٧٥- موسيقي ومطرب عذب الصوت من بلاد الرافدين من العصر العباسي. أقب بزرياب لعذوبة صوته ولون بشرته القاتم الداكن.

وفي الجملة إن الموشحات بدأت في الأندلس بصورة بسيطة، على يد مجه بن محمود القبري، ثم تطورت وازدهرت على يد عبادة بن ماء السماء، وعرف به كثير من الوشاحين الأندلسيين، ثم انتقل الموشح في الحقبة المتأخرة إلى المشرق، وأصبح له أسسه ومبادئه العلمية ويرجع الفضل في ذلك إلى ابن سناء الملك، فبدأ ينظم فيه شعراء كثيرون وأبدعوا فيه أعظم ابداع، وبدأ التأليف فيه أيضا من قبل الدارسين المحدثين بشكل واسع. فالموشح مظهر من مظاهر الأدب في الأندلس، يظهر فيه طابع الحياة الجديدة، فهو فن يعكس الواقعة في رحاب حياة الناس بعيدا عن التقليد الأدبي.

### الفصل الثاني

# أجزاء الموشحات

يتكون الموشح في بنائه من أجزاء معيّنة تواضع عليها الوشاحون والتزموها في صنع موشحاتهم لتأدية إيقاعات منسجمة، إلا أنهم لم يعطوا هذه المصطلحات تسميات تعرف بها، وبقيت هذه الظاهرة على حالها حتى انتشرت الموشحات في الأندلس، فتناولها بعض المؤرخين المتأخرين وحاولوا وفق استنتاجاتهم الاصطلاح على أجزائها دون الاتفاق على تسمية موحدة ٢٧٠.

يعد ابن سناء المُلك أول من حدّد هذه الموشحات، وذلك بإسناد إلى قوله: "ولم أر أحدا صنّف في أصولها ما يكون للمتعلم مثالا يحتذى، وسبيلا يُقتفى" \'\'. إنه أول من صنّف أصول الموشح. ويبقى الأمر مبهما حول المصدر الذي استقى منه هذه المصطلحات، إن معظم الكتب الأندلسية التي تناولت الموشحات والتي سبقت عصر ابن سناء الملك لم تصل إلى الوجود \'\'.

وهذه الأجزاء هي: المطلع أو المذهب، والدور والسمط والقفل والبيت والغصن والخرجة. توضح الباحثة هذه الأجزاء بتقديم موشحة، لتكون مثالا توضح به كل جزء من أجزائها في نطاق المصطلحات التي مر ذكرها.

تقدّم موشحة قصيرة لابن مهلهل التي يصف فيها الطبيعة وصفا رقيقا:

"النّهر سلّ حُساما على قدود الغصون وللنّسيم مجال و الروض فيه اختيال

١٧٦- محمد عباسة، الموشحات والأزجال وآثارها في شعر التروبادور، ص: ٦٢.

<sup>1</sup>۷۷- ابن سناء الملك، دار الطراز في عمل الموشحات، تحقيق: جودة الركابي، ط ١، دمشق١٩٧٧، ص: ٢٤.

١٧٨- محمد عباسة، الموشحات والأزجال وآثارها في سعر التروبادور، ص: ٦٢.

مُدّت عليه ظلل والزّهرُ شقّ كماما وجدًا بتلك اللّحون أما ترى الطيرَ صاحا والصُّبحَ في الأُفقِ لاحا والصُّبحَ في الأُفقِ لاحا والزّهرَ في الروضِ فاحا والزّهرَ في الروضِ فاحا والبرقَ ساقَ الغماما تبكي بدمع هتونِ"

هذا الموشح من أبسط النماذج التي ساقها الوشاحون الأندلسيون وأكثروا منها. وهو موشح تام يتركب من ثلاثة أقفال وبيتين، وينقسم كالتالي:

المطلع أو المذهب: كلاهما اصطلاح يطلق على القفل الأول من الموشحة، ويتكون عادة من شطرين أو أربعة أشطر. وهو هنا في موشحة ابن مهلهل يتكون من شطرين أو غصنين هما:

"النهر سل حساما على قدود الغصون" وقد تختلف قافية الغصنين أوالشطرين كما هو الحال في هذه الموشحة، وقد تتفق القافية كما هو الحال في المطلع التالي لإحدى موشحات ابن اللبانة:

"سامروا مَن أرقا وارحموا مَن عشقا ليت شعري هل درى من نفى عني الكرى انه لو أمرا لتوخيت السرى وادّرعت الغسقا مثل نجم طرقا ليت دنياي تعير مثل ايام السرور وأرى الساقي يدير كأسه نارا ونور ياله كيف سقى بدر تمّ شفقا

من شج بالخرد مثل وجد المعتمد بالا يادى والصفد بيد تتبع يد

١٧٩ - ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج ١،ص٤٢٤.

ملك سام أغر ضيغم بادى الظفر غرس الناس شجر عارض هامي مطر سح فيه ورقا

رب لميا الشفتين عانقتني بعد بين فحكينا الفرقدين ودعونا مخلصين عاشقين اعتنقا

إذا بدأ الموشح بالمطلع يسمّى "موشحا تاما"، أما المطلع ليس ضروريا، فقد يبتدأ الموشح بالدور مباشرة، وفي هذه الحال يسمّى الموشح "بالموشح الأقرع".

الدور: هو مجموعة الأبيات التي تلى المطلع في الموشح التام، وإن كان الموشح أقرعا فالدور يأتي في أوله، يشترط في الدور أن يكون وزنه من وزن المطلع، ولكن قافيته الموحدة في أشطره أو أسماطه تختلف عن قافية المطلع.

والدور في هذا الموشح هو:

"وللنسيم مجال والروض فيه اختيال مُدّت عليه ظلال"

فهذا الدور يتكون من ثلاثة أشطر ذات قافية واحدة. وليس للموشح عدد معين من الأدوار يلتزم فيه الوشاح، يبلغ عددها من ثلاثة إلى خمسة أجزاء، وقد يفوق ذلك١٨١، فالموشحات التي لم تتجاوز خمسة أدوار هي في الغالب "الموشحات الغنائية" أي التي كانت تنظم أصلا ليتغني بها، أما "الموشحات الشعرية" فلم يتقيد الوشاحون فيها بعدد معين من اللأدوار، كما هو الشأن في موشحات المتأخرين من أمثال لسان الدين بن الخطيب وتلميذه ابن زمرك ومن

١٨٠- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ٦٩.

١٨١- ابن سناء الملك، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٤.

عارضو هما في بعض الموشحات. فمن هؤلاء من بلغ عدد الأدوار في بعض موشحاته عشرة الأدوار ١٨٢، كموشحة لسان الدين بن الخطيب التي مطلعها ١٨٣:

"جادك الغيث إذا الغيث همى يازمان الوصل بالأندلس لم يكن وصلك إلاّ حلما في الكرى أو خلسة المختلس"

السمط: هو اسم اصطلاحي يطلق على كل شطر من أشطر الدور، ويتكون من فقرة واحدة، ولا يقل عدد الأسماط في الدور الواحد عن ثلاثة، وقد تزيد عددها حسب رغبة الوشاح، ويشترط في قوافي أسماط كل دور أن تكون على رويّ واحد، وعدد أسماط الدور الأول من الموشحة هو الذي يحدد عددها في سائر أدوار الموشحة. فاذا كان عدد أسماط الدور الأول ثلاثة أو أربعة أو أكثر، التزم الوشاح بهذا العدد في الأدوار الأخرى من الموشحة.

#### فالسمط في هذه الموشحة:

" السمط - وللنّسيم مجال

السمط - والروض فيه اختيال

السمط - مُدّت عليه ظـلال"

فالدور في هذا المثال يتكون من ثلاثة أسماط أو أشطر، وقد التزم الشاعر بهذا العدد في جميع أدوار موشحته.

وقد يكون السمط مفردا أي مكونا من فقرة واحدة، كما هو الحال في موشحة ابن مهلهل، وقد يكون مركبا من فقرتين كما هو في دور موشحة أبي الوليد يونس الخباز:

١٨٢- د. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٣٥٤.

١٨٣- المقري، نفح الطيب، ج ٩، ص: ٢٢٥.

"جعلت حَظيَمنه بين الرجا والتمني الم أظهر اليأسَ عنه لما أطال التّجنّي بل قلت: يا قلب صنه لديك عن سوء ظنيّ" ١٨٤

فهذا الدور يتكون من ثلاثة أسماط، ويتألف كل واحد منها من فقرتين.

وقد يكون السمط مركبا من أكثر من فقرتين، كقول ابن بقي في الدور الأول من موشحة له:

| مسك شمّ      | غصن نقا  | شمس ضحی    | "بدر تم   |
|--------------|----------|------------|-----------|
| ما أنــمّ    | ما أورقا | ما أوضحا   | ما أتــمّ |
| قد حــرم"٥٨٥ | قدعشاقا  | من لمحـــا | لا جرم    |

فالدور هنا مؤلف من ثلاثة أسماط ويتركب كل سمط منها من أربع فقرات، ويجوز للوشاح أن يزيد عددها إذا أراد، وعدد فقرات السمط الأول من الدور الأول من الموشحة هو الذي يحدد عدد الفقرات في جميع أسماط الموشحة 1^7.

القفل: هو جزء يلي الدور مباشرة ويسمى أيضا مركز ا<sup>۱۸۷</sup>، وهو يشبه المطلع في الموشح التام، أي في الوزن والقافية وعدد الأغصان.

والأجزاء التي يتكون منها القفل أقلها اثنان وقد تبلغ إلى عشرة أجزاء حسب قول ابن سناء الملك: "وأقل ما يتركب القفل من جزئين فصاعدا إلى ثمانية أجزاء، وقد يكون من النادر ما قفله تسعة أجزاء وعشرة" ألى وليست الموشحة مشروطة بعدد ثابت من الأقفال، يتردد القفل في الموشح التام ست مرات وفي

١٨٦- د. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٣٥٦.

١٨٤ - لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ١٤٥

١٨٥- المصدر السابق، ص٥٤٠.

١٨٧- د. مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملابين، بيروت - لبنان ١٩٨٦- د. مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملابين، بيروت - لبنان ١٩٨٦- د. ص: ٣٧٧.

١٨٨- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٦-٣٦.

الأقرع خمس مرات، ولذلك فإن هذه الموشحة غير كاملة. والقفل في هذا الموشح:

"والزّهرُ شقّ كماما وجدًا بتلك اللّحون"

البيت: مفهوم البيت من الموشحة غير مفهومه في القصيدة التقليدية. البيت في القصيدة التقليدية هو الصدر والعجز، أما في الموشحة يتكون عادة من الدور ومن القفل الذي يليه مجتمعين معا، فالبيت في هذا الموشح هو:

"وللنّســـــيم مجــــال والروض فيه اختيال مُدّت عليـــه ظــــلال

والزّهرُ شقّ كماما وجدًا بتلك اللّحون"

يتكون البيت بعد المطلع إذا كان الموشح تاما، ويتصدره إذا كان الموشح أقرعا. البيت في الموشحة نوعان: بسيط ومركب. فالبيت البسيط ما كان أعداد أسماط دوره ثلاثة أو أربعة أو خمسة. والنوع الشائع في الموشحات من البيت البسيط ما كان عددها ثلاثة أمن أمثلة ذلك البيت السابق من موشحة ابن مهلهل.

أما البيت البسيط الذي يتكون دوره من أربعة أو خمسة أسماط كما في موشحة ابن اللبانة، يتكون دوره من أربعة أسماط:

"ليت شعريهل درى من نفى عني الكرى أنسه لو أمرا لتوخيت السرى

١٨٩- د/ عبد العزيز عنيق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٣٥٧.

# وادرعت الغسقا مثل نجم طرقا؟ "١٩٠٠

أما البيت المركب في الموشحة فهو ما تكون كل سمط من دوره من فقرتين أو ثلاث أو أربع أو خمس فقرات المالك المثلة البيت المركب الذي يتألف دوره من ثلاثة أسماط وكل منها مؤلف من فقرتين قول أبي عيسى بن لبون:

"سلاّب النفوس أمير قدير مسلَّط الحرّ النّفيس من فيه إذا فاه يلقط قمر للجليس وورد بمسك منقط فـما يمثل إلا وترى السِّحر يسجد" ١٩٢١

وإن كانت البيت "مفردة أو مركبة يلزم في كل بيت منها أن يكون متفقا مع بقية أبيات الموشح في وزنها وعدد أجزائها لا في قوافيها، بل يحسن أن تكون قوافي كل بيت منها مخالفةً لقوافى البيت الآخر"197.

الغصن: اسم اصطلاحي لكل شطر من أشطر المطلع أو القفل أو الخرجة، وتتساوئ الأغصان عددا وترتيبا وقافية في كل الموشحة إلا في حالات نادرة قد يخرج الوشاح عن هذه القاعدة. وأقل عدد الأغصان في مطلع أي موشح وكذلك في أقفاله وخرجته اثنان، وأكثرها يصل إلى عشرة. والغصن في هذا الموشح هو:

"والزّهرُ شقّ كماما وجدًا بتلك اللّحون" وهذه الأقفال مكونة من غصنين، وقد تتكون من أربعة أغصان مثل موشح لسان الدين بن الخطيب:

"جادك الغيث إذا الغيث همى يا زمان الوصل بالأندلس

١٩٠- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ٦٩.

١٩١ - د. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٣٥٧.

١٩٢- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ١٦٣.

١٩٣- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص:٢٥.

لم يكن وصلك إلا خُلُما في الكرى أو خِلسة المختلِسِ" كما سبق القول يجوز أن تتفق قافية الغصنين ويجوز أن تختلف.

الخرجة: هي آخر قفل في الموشحة، وهي قفل بكل شروطه غير أنها تقع في آخر الموشحة. وهي وما يسبقها من أقفال تعدأجزاء أساسية لبناء الموشح، وبدون الأقفال والخرجة لا يمكن تسمية المنظومة موشحا ١٩٤٠.

يقول ابن سناء الملك مشيرا إلى أهميتها في الموشحة: "والخرجة هي أبراز الموشح وملحه وسكره، ومسكه وعنبره، وهي العاقبة وينبغي أن تكون حميدة والخاتمة بل السابقة وإن كانت الأخيرة" ١٩٥٠.

الخرجة في رأي ابن سناء الملك ثلاثة أنواع، وهي:

1. الخرجة المعربة وهي التي تكون فصيحة اللفظ بعيدة عن العامية مثل خرجة موشحة أبي بكر بن زهر ١٩٦:

"قد نما حبُّك بقلبي وزكا وتقل إني في حبّك مُدّعي"١٩٧.

٢. الخرجة العامية مثل خرجة موشحة الأعمى التطيلي:

"يا رب ما أصبرني نرى حَبيب قلبي ونِعشقو لو كان يكون سُنّة فيمن لقى خلُّو يعنقو"^١٩٨

٣. الخرجة الأعجمية مثل خرجة موشحة لابن القزاز:

"مسيو سيدي ابراهيم يا نوامن دلج فانتِ ميب دي نختِ

١٩٤ - د. مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص: ٣٧٨.

١٩٥- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٢.

١٩٦- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ٢٠٤.

١٩٧ - في دار الطراز وردت خرجة هذا الموشح كالآتي:

قد نما حبك عندي وزكا لا تقل في الحب إني مدعي. ١٩٨- د. عبد العزيز عتبق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٣٥١.

إن نون شنون كارش بيريم تيب غرمي أوب أقرتِ" ومعنى هذه الخرجة الأعجمية: يا سيدي ابراهيم، يا صاحب الاسم العذب، أقبل إليّ في المساء، فإن لم ترد، جئت إليك، ولكن أين أجدك؟ ١٩٩٩

يشترط ابن سناء الملك في الخرجة العجمية أن يكون اللفظ فيها: "سفسافا نفطيا ورماديا زُطيا" . ويريد بذلك استخراجها من الألفاظ المحرقة كما يحرق النفط، وينبغي أن تكون ألفاظها جيّدة كألفاط الشاعر الأندلسي الشهير يوسف بن هارون الرمادي. ولا يشترط أن تكون ألفاظ الخرجة كلها عجمية بل تكون مزيجا من ألفاظ عربية وعجمية أو عامية و عجمية. كما أنه ينبغي على العجمية أو العامية أن تستخدم في الخرجة فقط.

9 ٩ - د/ مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص: ٣٧٩. • • ٢ - ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٢.

### الفصل الثالث

# أوزان الموشحات

يعد الموشحة في الأصل منظومة غنائية لا تسير في موسيقاها على النهج العروضي التقليدي الذي يلتزم وحدة الوزن والقافية، وإنما تسير على النهج الجديد بحيث يختلف الوزن وتتنوع القافية. كان ابن بسام أول من أشار إلى أوزان الموشحات، وربط بينها وبين الغناء، فقال عن أوزان الموشحات: "إن أكثر ها على الأعاريض المهملة غير المستعملة" '''. إلا أنه لم يبين ما هذه العروض بشكل واضح، ثم جاء بعده ابن سناء الملك ليبين طبيعة إيقاعية للموشح، ففي كتابه "دار الطراز في عمل الموشحات" يقسم الموشحات من حيث أوزانها على قسمين: "الأول ما جاء على أوزان أشعار العرب، والثاني ما لا وزن له فيها ولا إلمام له بها" ''.

أما القسم الأول الذي على أوزان أشعار المعروفة ينقسم إلى قسمين:

الأول هو ما لا يتخلل أقفاله وأبياته كلمة تخرج به تلك الفقرة التي جاءت فيها تلك الكلمة عن الوزن الشعري، يعد ابن سناء الملك هذا النوع من المرذول المخذول وهو بالمخمسات ٢٠٣ أشبه منه بالموشحات، ولا يفعله إلا الضعفاء من الشعراء، ومن أراد أن يتشبه بما لا يعرف ويتشيّع بما لا يملك، اللهم إلا إن كانت قوافي قفله مختلفة فإنه يخرج باختلاف قوافي الأقفال عن المخمسات كقول ابن زهر الحفيد:

٢٠١- ابن بسام، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس، دار الثقافة بيروت- لبنان، ١٩٩٧، ق ١، ج ١، ص: ٤٦٩.

٢٠٢- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٣.

٢٠٣- المخمسات هي شعر الذي يقسم فيه الشاعر قصيدته الى خمسة أقسام، في كل منها خمسة أشطر مع مراعات نظام ما للقافية في هذه الأشطر.

"أيها الساقي إليك المشتكى قد دعوناك وإن لم تسمع" ٢٠٠٠ فهذا من بحر الرمل ٢٠٠٠، فالجزء الأول من هذا القفل على قافية الكاف أما الثاني على قافية العين.

والقسم الآخر مما جاء على أوزان الشعر المعروفة هو ما تخللت أقفاله وأبياته كلمة أو حركة ملتزمة – كسرة كانت أو ضمة أو فتحة - تُخرجه عن أن يكون شعرا صِرفا وقريضا محضا، فمثال الكلمة قول ابن بقي٢٠٦:

"صبرت والصبر شيمة العاني ولم أقل للمطيل هجراني معذبي كفاني" فهذا من البحر المنسرح ٢٠٠٧، وأخرجه منه قوله "معذبي كفاني"، فقول الشاعر معذبي كفاني أخرج القفل من بحر المنسرح ومع ذلك فإن تفاعيل هذا الموشح هي من بحر المنسرح بغض النظر عن زيادتها.

فمثال الحركة هو أن تُجعل على قافية في وزن، ويتكلف شاعرها أن يعيد تلك الحركة بعينها وبقافيتها كقول ابن بقى أيضا ٢٠٠٨:

"يا ويح صبِّ إلى البرق له نظرُ وفي البكاء على الورق له وطرُ" فهذا من بحر البسيط، والتزام إعادة القافية في وسط الوزن على الحركة المخفوضة في "البرق" و "الورق" أخرجه عن وزنه.

وأما القسم الثاني من الموشحات هو ما لا مدخل لشيء منه في شيء من أوزان العرب، وهذا القسم منها هو الكثير والجمّ الغفير، والعدد الذي لا ينحصر، والشارد الذي لا ينضبط٢٠٩

٢٠٤- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٣.

٢٠٥- وزُّن بحر الرمل: فأعلاتن فأعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن فاعلاتن

٢٠٦- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٤

٢٠٧- وزن بحر المنسرح: مستفعلن مفعولات مستفعلن مستفعلن مفعولات مستفعلن

٢٠٨- ابن سناء الملك ، دار الطراز في عمل الموشحات، ص: ٣٤- ٣٥.

۲۰۹- المصدر نفسه، ص:۳٥.

وعن ذلك القسم يقول ابن سناء الملك: "وكنت أردت أن أقيم لها عروضا يكون دفترا لحسابها وميزانا لأوتادها وأسبابها فعز ذلك فأعوز، لخروجها عن الحصر وانفلاتها من الكف، وما لها عروض إلا التلحين، ولا ضرب إلا الضرب ولا أوتاد إلا الملادي، ولا أسباب إلا الأوتار، فبهذا العروض يُعرف الموزون من المكسور، والسالم من المزحوف. وأكثرها مبني على تأليف الأرغن، والغناء بها على غير الأرغن مستعار وعلى سواه مجاز".

وبعد تقسيم الموشحات يقسمها ابن سناء الملك أيضا من جهة أخرى إلى ثلاثة أقسام:

### القسم الأول ينقسم إلى قسمين:

قسم تأتي أقفاله على نفس وزن أبياته، فتظهر أجزاء الأبيات كأنها من أجزاء الأقفال كقول الأعمى التطيلى:

"أحلى من الأمن يرتاع من قربي ويفرق في وجهه سنة يشجي بها العذل ويتشرق لله ما أقرب على مُحبيه وأبعدا حلو اللمي أشنب آسى الضني فيه وأسعدا أحبب به أحبب ويا تجنيه طال المدا أما ترى حزني نارا على قلبي تحرق حسبي بها جنّة يا ماء يا ظل يا رونق"111

وزن أقفاله يختلف عن وزن أبياته مخالفة تتبين لكل سامع ويظهر طعمها
 لكل ذايق، كقول بعضهم:

۲۱۰- المصدر نفسه، ص: ۳۰. ۲۱۱- دار الطراز، ص۳۵- ۳۳.

"الحب يجنيك لذة العذل و اللوم فيه أحلى من القُبل لكل شيء من الهوى سبب جدّ الهوى بي وأصله اللعب وأن لو كان جدّ يغني كان الاحسان من الحُسن"

وهذا القسم لا يجسر على عمله إلا الراسخون في العلم من أهل هذه الصناعة، ومن استحق منهم على أهل عصره الإلمامة٢١٢.

### والقسم الثاني فينقسم على قسمين أيضا:

- ما كان لأبياته وزنا يُدركه السمع ويعرفه الذوق كما تعرف أوزان الأشعار ولا يحتاج فيها إلى وزنها بميزان العروض، وهو أكثرها.
- وهو مضطرب الوزن مهلهل النسج، مفكك النظم، لا يحس الذوق صحته من سقمه و لا دخو له من خر وجه، كالموشح الذي أو له:

"أنت اقتراحـــي لا قر ب الله اللو احى من شآء أن يقول فإنى لست أسمــع خضعت في هواك وما كنت لأخضع حسبی علی رضاك شفيع لي مُشفّع نشو انُ صاحـــي بین ارتیاع وارتیاح"

### والقسم الثالث: وينقسم كذلك إلى قسمين:

- قسم يستقل التلحين به و لا يفتقر إلى ما يُعينه عليه، و هو أكثر ها.
- قسم لا يحتمله التلحين ولا يمشى به إلا بأن يتوكأ على لفظة لا معنى لها، تكون دعامةً للتلحين وعكّاز اللمغنّي، كقول ابن بقي:

"مَن طالبٌ ثار قتلي ظبيات الحُدوج فتّانات الحجيج" فإن التلحين لا يستقيم إلا بأن يقول "لا لا" بين الجزئين الجيميين من هذا القفل٢١٣

۲۱۲- دار الطراز، ص۳۳.

# الفصل الرابع أغراض الموشحات

لما كانت الموشحات قد اتصلت في نشأتها بالغناء، فمن الطبيعي أن يكون الغزل هو الموضوع الرئيسي الذي من خلاله يصوغ الوشاحون الأوائل تواشيحهم، فالغزل والغناء مرتبط إلى حد كبيير بالشراب الذي يقبل عليه كل من الشاعر الغزل والمغنّي، ولذلك فسر عان ما ارتبط الغزل والخمر بحيث صارا موضوعا واحدا يلتزمها الوشاحون في الموشحة. يقول ابن بسام: وهي أوزان كثر استعمال أهل الأندلس لها في الغزل والنسيب، تُشق على سماعها مصوناتُ الجيوب بل القلوب ٢١٠٠.

فإن الموشحات قد اقتصرت في بداية ظهورها على الغزل ثم وصف مجالس الأنس، وقد مزج الوشاحون الغزل بأغراض أخرى في موشحاتهم ثم شيئا فشيئا توسعوا في موضوعات الموشحات، ونظموا في جميع الأغراض التي كانت القصائد التقليدية تنظم فيها. فيقول ابن سناء الملك: والموشحات يُعمل فيها ما يعمل في أنواع الشعر من الغزل والمدح والرثاء والهجو والمجون والزهد" ١٠٠.

وأبرز أغراض الموشح هي: الغزل والخمر والمدح والطبيعة والرثاء والهزل والمجون والزهد والتصوف. وقد يجمع الموشح بين أكثر من غرض، كالغزل والمدح، على نحو ما يفعل في القصيدة التقليدية.

وفيما يلي توضح الباحثة الأغراض التي نظمت بها الموشحات مع الأمثلة:

٢١٣- المصدر نفسه، ص: ٣٨.

٢١٤- ابن بسام، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ق ١، ج ١، ص: ٤٦٩.

٢١٥- ابن سناء الملك، دار الطراز، ص٣٨.

#### الغزل:

كما سبق القول أن الغزل هو أول غرض نظم فيه الأندلسيون موشحاتهم، ولذا جاءت الموشحات الغزلية كثيرة، لا تعد ولا تحصى، وكانت معانيها هي نفس معاني الغزل للقصيدة التقليدية، من وصف لآلام الفراق ولوعة المحب وتصوير الجانب الحسي للمرأة وغيرها.

ولما كان عبادة بن ماء السماء المتوفى سنة ٢٢٤هـ هو أول شاعر نهض بصنعة التوشيح نهضة ملحوظة، حتى كأنها لم تُسمع إلا منه ولا أُخذت إلا عنه، ومن موشحاته في الغزل:

"من ولَى في أُمّة أمرا ولم يعدِلِ يُعزَلِ إلاّ لحاظ الرّشا الأكحلِ

جُرْتَ في حُكمِك في قتلٍ يا مُسرِف فَانصفِ فواجبٌ أن يُنصَفَ المنصِف وارأف فإن هذا الشوق لا يرأف

عالٍ قلبي بذاك البارد السّلسلِ

يَنجَلى ما بفؤادى من جوىً مُشعل

إنّم المنفق الله المنفقة المنف

كيف لي تخلُّصُ من سَهْمِكَ المُرْسَلِ فَصِلِ واسْتَبْقنى حياً ولا تَقْتُلِ" ٢١٦

1 7 7

٢١٦- الصفدي: الوافي بالوفيات-ج: ١٦، ص: ٦٢٥- ٦٢٦.

لم يترك الأندلسيون بابا من أبواب الغزل المعروفة إلا وطرقوه في قصائدهم وموشحاتهم، ومن أبرز هذه الأبواب غرض الغزل العفيف $^{11}$  الذي ترك صدى واسعا في الأداب الأوربية. وقد ظهر في المشرق قبل انتقاله إلى المغرب والأندلس، وقد ألّف فيه حتى من الفقهاء، مثل ابن حزم $^{11}$  الأندلسي صاحب كتاب طوق الحمامة في الألفة والآلاف. يشرح ابن حزم في هذا الكتاب فلسفة الحب وفهمه له وتناول فيه صفات الحب ومعانيه وأغراضه وظروفه وأحواله.

وقد انعكست أصداء الغزل في الموشحات، فالوشاحون يتحدثون عن العفافة ويصفون لوعة الفراق، ومن نماذج هذه الموشحات في الغزل العفيف موشحة ابن شرف<sup>71۹</sup>:

"إن أكن متُبالحب عنوة فالشجن قد قضى منه عروة وهو من لي فيه أسوة

وجميل قد مات كما قيل الردى به والحب قد أودى"

في هذا الموشح يتشبه الوشاح بشعراء الهوى العذري، أمثال جميل بن معمر ويتخذ من هذا الشاعر قدوة في الحب حتى أنه أشار إليه هذا الشاعر في موشحته.

أما الغزل الماجن ٢٢٠ (الصريح) فهو قليل جدا في الموشحات، ولا يظهر إلا في بعض الأبيات، وقد يكثر في الخرجات وخاصة ما كان منها باللهجة العامية أو

٠٢٠- الغزل الماجن أو الصريح هو حب ماجن يؤمن باللهو ولا يعرف الخلود، ويفتخر الشاعر بتنقله من محبوبة إلى أخرى حتى يتغزل بعدد من النساء في آن واحد.

٢١٧- يسمى أيضا الغزل العذري هو نوع من الفنون الشعرية التي تظهر فيها حرارة العواطف الطاهرة العفيفة، التي يستخدمها الشاعر لإبراز مكابد العشق والام الفراق والبعد عن الحبيبة. يثبت فيها الشاعر على محبوبة واحدة حتّى أصبح الشاعر يعرف باسمها مثل جميل بثينة.

٢١٨- علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي القرطبي، عالم وإمام وشاعر وفقيه وفيلسوف أندلسي، ولد في قرطبة سنة ٣٨٤ هـ.

٢١٩- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ١٠٥.

العجمية التي قد يتخللها جانب من الإسفاف والأحماض '``. وكذلك التغزل بالمذكر لم يكثر منه الأندلسيون في موشحاتهم، ولا تجد موشحات قد طرقت هذا الموضوع وحده إلا نادرا. ولعل ابن سهل الإشبيلي هو الوشاح الوحيد الذي أكثر من التغزل بالغلمان إذ جاء هذا الموضوع منفردا في موشحاته التي يتغزل فيها غلاما يهوديا اسمه موسى. ومن موشحاته التي يتغزل بغلام:

| دُرِّيُّ الكلامِ والثَّــغـــر | "خَمْرِيُّ الرُّضابِ والخدِّ  |
|--------------------------------|-------------------------------|
| روضيُّ الـجمالِ والنَّشر       | نجميُّ الضياءِ والبعدِ        |
| ضعيف العهود والخصر             | ستقيم الملحاظ والسودَّ        |
| وضعفُ العيونِ ذو قُدْرَهُ      | سطا لحظه فما أبقى             |
| ضعيف كانَتْ لَـهُ كرَّهْ"      | وَ أَحْرَى مَنْ جانَبَ الرفقا |

أما الوشاحون قد خلطوا في موشحاتهم بين الغزل والأغراض الأخرى كالمدح والخمر ووصف الطبيعة. فهذا الموضوع تكثر في غرض المدح إذ يستهل الوشاح موشحة المدح بالغزل ويختمها بالغزل أيضا. وقد يجتمع في الموشح الغزل والخمر ووصف الطبيعة. ومن ذلك موشحة ابن زهر:

"شمس قارنت بدرًا راح ونديـــمُ أدر كؤوس الخمر عنبريــــة النّشــر إن روض ذوبشــر وقــد درّع النهــرا هبوبُ النسيم وسلّت غلي الأفق يد الغرب والشرق

٢٢١- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، دار أم الكتاب،
 ص: ٨٨.

سوفاً من البرق وقد أضحك الزهرا بكاء الغيوم ألا إنّ لي مولى تحكّم فا ستولى أما إنّه لولا

دموعٌ تفضح السرا لكنتُ كتــوم" ٢٢٢ في هذه الموشحة مزج الوشّاح بين الخمر والوصف والغزل.

#### الخمريات:

كان وصف الخمر من الأغراض الهامة التي تطرق إليها الوشاحون، وأكثروا الشيوع فيها وولعوا بوصفها، فوصفوا ألوانها ومجالسها ومعانيها وتغزلوا بسقاتها، واستخدموا فيها المعاني التي لا تكاد تخرج عن معاني القصيدة التقليدية.

ولم تأت الموشحة بغرض الخمر وحده، بل كان وصف الخمر يمزج في موشح واحد بأغراض أخرى أكثر مثل الغزل ووصف الطبيعة والمدح، كموشحة ابن زهر الأندلسي:

"أيها الساقي إليك المشتكى كم دعوناك وإنْ لم تَسْمَعِ ونسديمِ همتُ في غُسرَّتِهِ ونسديمِ همتُ في غُسرَّتِهِ وسقاني السرَّاحَ من رَاحتِهِ كلما استَيْقَظَ من سَكْرَتِه كلما استَيْقَظَ من سَكْرَتِه جَذَبَ الزقَّ إليه واتَّكا وسقَانِي أَرْبَعاً في أَرْبُع

٢٢٢- ابن سناء الملك، دار الطراز، ص: ٥٥.

غُصِنُ بانٍ مالَ من حَيْثُ اسْتَوَى باتَ مَنْ يَهْوَاهُ مِنْ خَوْفٍ النَّوَى خافِقَ الأحشا مَضْعُوفَ القُوَى

يا له يبكي لَما لم يَقَع"٢٢٣

كلما فَكَّر في البَيْنِ بكي

في هذه الموشحة يصف ابن زهر الساقي العاشق يبكي كلما فكر في الفراق كما يصف ما يلاقيه في حبّه من معانات وآلام وحرارة الشوق وحرقة الهوى.

أما الموشحات التي بُنيت أساسا على وصف الخمر ومجالس الشرب فهي قليلة مما وصل إلينا، ومنها موشحة ابن بقي الطليطلي التي يقول في مطلعها ٢٢٤:

"أدرْ لنا أكواب ينسى بها الوَجْدُ واستصحبِ الجلاس كما اقتضى العهدُ"

#### المدح:

المدح من أغراض الموشحات المهمّة، ومن الطبيعي أن يكون من أغراضها، لأن كثيرا من الوشاحين كانوا من شعراء البلاط، يصاحبون الخلفاء والأمراء، ويسعون إلى كسبهم والتقرب منهم مثل لسان الدين بن الخطيب الملقب بذي الوزارتين.

وقد جاء المدح مندمجا مع أغراض أخرى، مثل الغزل والخمر والوصف. وأما ما جاء مستقلا فهو قليل جدا فيما نملك من الموشحات، وقد توسع الوشاحون في غرض المدح إذ تطرقوا إلى وصف الممدوح وغزواته وقصره وجنانه. ٢٠٠ وقد وجد موشحة واحدة مستقلة في غرض المدح، وهي لأبي عامر بن ينق، يقول في مستهلها:

٢٢٣- ابن سناء الملك، دار الطراز، ص: ٧٣- ٧٤.

٢٢٤- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص٩١.

٢٢٥- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية، ص٩٤

"سراج عدلك يزهر قد عـمّ كـل العبـاد ونـورُ وجهك يبهر سـناهُ للخلق بـاد أنت العزيزُ الأبـي والملكُمـلك الأتـام انت السراجُ الوضي والبـدرُ بـدر التمـام لـيث إذا ما الـكمي قد هابَ روع الحمام لله لـيث غضنفر تلقـاه يـوم الـجلاد قد سلّ سيفا مشهر على رؤوسِ الأعادي"٢٢٦

والموشحات في المدح التي مزجت بين الطبيعة والغزل كثيرة، ومنها موشحة لسان الدين بن الخطيب يقول فيها:

"جادك الغيث إذا الغيث همى يا زمان الوصالِ بالأندلسِ للم يكن وصلُكَ إلا حُلُما في الكرى أو خلسة المختلسِ إذ يقودُ الدهرُ أشتات المُنى ينقلُ الخَطْوَ على ما يُرسمُ زمرًا بين فرادى وثنا مثلما يدعو الحجيجَ الموسمُ والحيا قد جلل الروض سنا فثغور الزهر فيه تبسم وروى النعمان عن ماء السما كيف يروي مالك عنا"٢٢٧

هذه الموشحة من أروع الموشحات الأندلسية، جمع فيها الوشاح بين وصف الطبيعة والمدح والغزل.

وقد توسعت موشحات المدح حتى شملت التهنئات ومدح الرسول وقد نظم في مدح الرسول وقد نظم في مدح الرسول عدد من الوشاحين، وفي مقدمتهم ابن زمرك، فاشتهر بمولدياته، وهي موشحة أحيا فيها ذكرى مولد الرسول . يقول في آخر موشحته:

٢٢٦- لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، ص: ١٩٣.

٢٢٧- المقري، نفح الطيب، م ٩، ص: ٢٨٦.

"يا مصطفى والخلقُ رهنُ العَدَمْ والكون لم يفتق كمام الوجودْ مرزيّةٌ أعطيتها في القدمْ بها على كلّ نبيّ تسودْ مولدك المرقومُ لما نَجَمْ أنجز للأمّةِ وعْدَ السعودْ ناديتُ لو يُسمَح لي بالجوابْ شهر ربيع يا ربيع القلوبْ أطلعت للهدي بغير احتجابْ شمسا ولكن ما لها من غروبْ "٢٢٨

إن موشحات المدح جاءت مصوغة بلغة سهلة ومعان بسيطة، لا تعقيد فيها ولا غموض، وهذا ما يناسب الغناء لأن موشحات المدح كانت تغني في الغالب أمام الممدوح.

### وصف الطبيعة:

وكان من الطبيعي أن يكون وصف الطبيعة من أغراض الموشح البارزة، لأن الطبيعة الأندلسية الخلابة الأنيقة، أنجبت كثيرا من الشعراء وألهمتهم، فخصصوا لها قصائد طويلة يصفون فيها جمال الرياض والأودية والمناطق الخلابة، وقد كان لهذه الطبيعة تأثيرها على الوشاحين، فوصفوا الناطق والجامد حتى وصفوا ما في السماء وما في الأرض.

فالوشاحون يصفون الطبيعة لصلتهم الوثيقة بها ولإحساسهم بأنها جزء منها، وهم لم يكتفوا بوصف الطبيعة وخدها، بل مزجوا بين وصف الطبيعة وأغراض أخرى كالغزل والخمر، لأن مجالس الخمر كثيرا ما كانت تقام في رحاب الطبيعة. وقد يرتبط ذلك كله بغرض الحنين إلى الوطن.

ومن أمثلة ذلك قول ابن زمرك في موشحة ضمنها شوقه إلى غرناطة ٢٢٩:

"أبلغ لغرناطة سلامى وصف لها عهدى السليم

۲۲۸- المقري، نفح الطيب م ۱۰، ص١٣٥.

٢٢٩- السيد غازي، ديوان الموشحات الأندلسية، م ٢، ص ، ٥٠٧.

فلو رعى طيفها ذمامي ما بت في ليلة السليم كم بت فيها على اقتراح أعل من خلّة الرضاب أدير منها كووس راح قد زانها الثغر بالحباب أختال كالمهر في الجماح نشوان في روضة الشباب أضاحك الزهر في الكمام مباهيا روضة الوسيم وأفضح الغصن في القوام إذهب من جوها نسيم"

وهناك في الوقت نفسه كثير من الموشحات بنيت على وصف الطبيعة فقط، ومنها موشحة قصيرة لأبي الحسن بن مهلهل الذي يصف فيها الطبيعة، فيصف فيها النهر والأشجار والروض والنسيم والطير والصباح حتى بكاء السماء من فوح الزهر المعطار:

"النّهر سلّ حُساما على قدود الغصون وللنّسيم مجال والروض فيه اختيال مُدّت عليه ظلال مُدّت عليه ظلال والزّهرُ شقّ كماما وجدًا بتلك اللّحون أما ترى الطيرَ صاحا والصّبحَ في الأفق لاحا والرّهر في الروضِ فاحا والزّهر في الروضِ فاحا والبرق ساق الغماما تبكي بدمع هتونِ" ٢٣٠

٢٣٠- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج ١،ص٤٢٤.

#### الرثاء:

فالرثاء غرض من أغراض الموشحات الأندلسية، واتخذ بعض الوشاحين من موشحاتهم وسيلة للتعبير عن مآسيهم وأحزانهم، فاستطاعوا أن ينظموا الموشحات في غرض الرثاء ولم يتخلفوا عن الشعراء في هذا المجال، ونهجوا منهج الشعراء في كافة الجوانب المتصلة بالرثاء. وموشحات الرثاء لا تبنى إلا على موضوع واحد، وهذا أمر طبيعي لأنه من غير المعقول أن تتضمن المرثية غير موضوعها.

يعد ابن اللبانة من أشهر وشاحي الرثاء، فقد نظم معظم ديوانه في مدح بني عبّاد ورثائهم بعد زوال ملكهم، ومن ذلك قوله من موشحة يرثي فيها بني عباد ٢٣١:

ولأبي الحسن علي بن حزمون – أحد شعراء الموحدين – موشحة في الرثاء، وهي من أروع المراثي التي قيلت في بلاد الأندلس، يقول ابن حزمون في رثاء أبي الحملات بن أبي الحجّاج قائد الأعنة ببلنسية الذي قتله النصارى الإسبانيا ٢٣٦:

| " يا عين بكّي السراج | الأز هر ا<br>اللامـــــــــــــــــــــــــــــــــ | النيــــرا  |
|----------------------|-----------------------------------------------------|-------------|
| وكان نعمَ الرتاجُ    | فکسّر ا<br>مَدامِـــعْ                              | كي تُنثَرَا |
| من آل سعدٍ أغرّ      | مثلُ الشهابِ المتَّقِدْ                             |             |
| بکی جمیۓ البشر       | عليـه لمـا أنْ فُقِـدْ                              |             |

٢٣١- جيش التوشيح، ص٧١.

٢٣٢- ابن سعيد – المغرب في حلى المغرب، ج ٢، ص٢١٧.

والمشرفيُّ الذّكر وسمهريُّ المُطَّرِدْ شقَّ الضفوف وكر على العدوِّ مُتَّئِدْ لو أنَّهُ مُنْعاجْ على الوَرَى من الثَّرَاو راجِعْ عادت لنا الأفْرَاجْ بلا افْتِرَا ولاامْتِرَاتُضَاجِعْ"

ولم يقتصر الوشاحون في رثائهم على الأشخاص، بل رثوا مدنهم وأوطانهم الزائلة وتحسروا على ما حل بها من خراب، وحنّوا إليها بعد الهجر. ومن موشحات رثاء المدن والممالك الزائلة موشحة ابن اللّبانة، يقول ابن اللبانة بعد رثاء بني عباد في رثاء ملكه الزائل.

من لي بمدح بني عبّاد ومن بمدحهم احمادي

وقد وردت موشحات عديدة في رثاء المدن والممالك الزائلة، والحنين إلى الأوطان في عصر الإضطراب خاصة بعد سقوط الأندلسيين أجزاء كبيرة من بلادهم في أيدي الإسبان.

### الأغراض الدينية والصوفية:

إن الموشحات الأندلسية تطرقت إلى الموضوعات التي تطرق إليها الشعراء، ولم يقف الوشاحون عند هذه المواضيع فقط بل تطرقوا إلى موضوعات أخرى كالزهد والتصوف، ولم يصل إلينا منها إلا ما يعود إلى القرن السادس الهجري وما بعده.

وقد ساعد على انتشار وازدهار الموشحات الديني كثرة مجالس الذكر إلى جانب مجالس اللهو والمجون وتباين النمط المعيشي للمجتمع الأندلسي في فترة حاسمة ساد فيها تناقض الأفكار والأهواء. أقدم الموشحات في الصوفية منسوب إلى محي الدين بن عربي (ت٦٣٨ هـ)، وهو من أشهر وشاحي الصوفية، وله ديوان يزخر بالموشحات، ومن صوفياته موشحة التي يستعمل فيها الرموز الصوفية، يقول في مستهلها:

| للناظرين           | لاحت على الأكوان        | "سرائر الأعيان            |
|--------------------|-------------------------|---------------------------|
| يُبدي الأنينْ      | من ذاكَ في حرَّانْ      | والعاشــقُ الغَيــُرانْ   |
| قـد حَـــيّرَهْ    | أضناه والبُعــــدُ      | يقـــول والــوَجْدُ       |
| قد غيـــــــــــره | لم أدْرمن بَعــــدُ     | لمّا دَناَ البُعدُ        |
| قـد خــــيّرهْ     | والـــواحدُ الفَـــردُ  | وهَيِّــــم الْعَبِــــدُ |
| في العالَمينْ      | والسِّــرِّ والإعــلانْ | في الْبَوْحِ والْكِتْمانْ |
| أنت الضنينْ "٢٣٣.  | يا عابدَ الأوثانُ       | أماً هو الدَّيّانْ        |

وممن نظموا الموشحات في التصوف شاعر الصوفية الكبير أبو الحسن عليّ بن عبد الله الششتري، وهو في المقام الثاني بعد ابن عربي، فله ديوان ضخم في التصوف والزهد، خرج أكثره في الموشحات والأزجال، وقد اتجه نحو التصوف الفلسفيّ، واعتنق مذهب وحدة الوجود في صورته العارية وعبّر عنه في بساطة نادرة.

# ومن موشحاته في الصوفية:

"الحصد لله على ما دنا من السرور والهنا والمنا فقل لواشِ قد وشى بيننا قد ذهب البوس وزال وواصل الخلّ ونلنا المنى"

٢٣٣- ابن عربي ، الديوان، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٦، ص: ٨٤.

طرق الوشاحون الأندلسيون باب الزهد في موشحاتهم، وفي الزهد يذم الوشاح حياة الدنيا وملاهيها، ويمدح الحياة الأخرى ويتشوق إلى لقاء ربه. يعد الزهد موضوعا تقليديا ورثه الأندلسيون عن شعراء المشرق.

ومن الزهديات لون استحدثه الأندلسيون في موشحاتهم هو يدعى المكفّر، وقد عرّفه ابن سناء الملك في كتابه: "والرسم في المكفّر خاصة أن لا يعمل إلا على وزن موشح معروف وقوافي أقفاله، ويختم بخرجة ذلك الموشح ليدل على أنه مكفّره ومستقبل ربه عن شاعره ومستغفره"٢٣٥. وجاء في عاطل الحالي عن تعريف المكفر: "إن الأديب منهم إذا نظم موشحا في آخره خرجة زجلية تتضمن الهزل والأحماض، نظم بعدها موشحا معرّبا في وزنه وقافيته تتضمن الاستغفار والوعظ والحكمة ليكفّر الله تعالى به عنه ذنب ذلك الأحماض في تلك الخرجة"٢٣٦

اشتهر بالموشحات المكفرة الوشاح ابن الصباغ الجذامي، كان ابن الصباغ قد نظم في المجون واللهو عند شبابه، ولما بلغ الشيخوخة بدأ يتقرب إلى الله، فأكثر في نظم موشحات مكفّرة ليكفّر الله عما نظمه من الموشحات في المجون واللهو. ومن موشحاته متحسرا على أيام الشباب ومتشوقا للديار المقدسة:

> تفتحت عنه الكمام "ز هـر شـيب المفـار ق فابك الزمان المُفارِقْ عُوّضتُ باصبح الأصيل ألمة بالغصن الذّبولُ

وحاك في النوح الحمام وقد عَرَا البدر انكساف وكان لدْنًا ذا انعطاف كأنْ سُقى صرف السُلاف

ريححُ الصّبا فيها تُميـلُ

٢٣٤- الششتري ، الديوان، تحقيق على سامي النشار، الإسكندرية ١٩٦٠، ص٢٥٢.

٢٣٥- ابن سناء الملك - دار الطراز، ص٣٨.

٢٣٦- صفى الدين الحلى- العاطل الحالى والمرخص الغالى، تحقيق ولهلم هونرباخ، فيسبادن ٥٩٥٠، ص١١.

وفُوقتُ نحوى السهامُ
يُخبرُ ني أن لا دوامُ
هلْ للأفول منك طلوعْ
حليف أشجانٍ فُزوعْ
تُذْكي بأحناء الضُّلوعُ
ذكرتُ عهدي بالخيامُ
ساجلت في دمعي الغمامُ"
۲۳۷

حتى رمى القلب راشق ولسان الحالِ ناطق ولسان الحالِ ناطق يا بدر أيام الشباب أضحى فؤادي ذا المذاب ونار حزنى في التهاب فإن هفا البرق خافق وإن تاق عاشيق

# الهجاء:

الهجاء غرض قلّ ما ظهر في الموشحات الأندلسية، لأن الموشح قد نشأ للغناء والطرب. بالرغم من أن بعض الوشاحين الأندلسيين قد نظموا في هذا الغرض للسخرية من خصومهم وعرض مساوئهم. ومن أبرع الوشاحين في هذا الغرض أبو الحسن علي بن حزمون الذي عُرف بهذا اللون من الموشحات، وكان يعرض في موشحاته مساوئ خصومه ويخرج من الخلق إلى الفحش والإسفاف. ومن ذلك قوله في القاضى القسطلي في مستهل موشحته:

"تخونك العينان يا أيها القاضي فتظلمْ لا تعرف الأشهادُ ولا الذي يسطّر ويرسمْ" ٢٣٨

ومن وشاحي الهجاء أيضا نزهون بنت القلاعي الغرناطية وأبو بكر بن الأبيض وغيرهما من الوشاحين، غير أن أكثر موشحاتهم لم تصل إلى الناس بسبب بذاءة الفاظها وإعراض المؤرخين عن ذكرها.

٢٣٧- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثر ها في شعر التروبادور، ص١٠٠. ٢٣٨- المصدر السابق، ص١٠٤.

# الفصل الخامس

# الوشاحون في الأندلس

سبق القول عن نشأة الموشحات وبعض الوشاحين الذين ساهموا في نشأتها مثل هجد بن محمود القبري الضرير ومقدم بن معافي وابن عبد ربه ويوسف بن هارون الرمادي و عبادة بن ماء السماء و غير هم، توضح الباحثة هنا موجزة عن ترجمة أشهر الوشاحين في الأندلس مع أمثلة موشحاتهم.

# عبادة بن ماء السماء:

أبو بكر بن عبادة بن عبد الله بن ماء السماء الأنصاري الخزرجي، ينتهي نسبه إلى الصحابي سعد بن عبادة، لقب بإبن ماء السماء نسبة إلى جدهم الأول ٢٣٠. هو فحل من فحول الشعراء وعلم من الأعلام الأدباء. آدابه مشهورة ومحاسنه مذكورة، كان متحدثا مفوها ومؤرخا من عظام كتّاب قرطبة وأحد تلامذة اللغوي المشهور أبي بكر الزبيدي ٢٤٠. وصفه ابن شاكر الكتيبي بأنه "شاعر الأندلس ورأس الشعراء في الدولة العامرية" ٢٤٠.

وهو واحد من روّاد الموشحات وأول من برع فيها، واستطاع بعبقريته أن ينتزع اعتراف الناس بالموشح، وأسهم بدور بارز في تطوير هذا الفنّ. يقول ابن بسام في كتابه "الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة" عن مكانة عبادة، ويقول: "وكان أبو بكر في ذلك العصر شيخ الصناعة وإمام الجماعة، سلك إلى الشعر مسلكا سهلا، فقالت له غرائبه مرحبا وأهلا. وكانت صنعة التوشيح التي نهج أهل الأندلس طريقتها ووضعوا حقيقتها غير مرقومة البرود ولا منظومة العقود،

٢٣٩- المقري: نفح الطيب ١- / ص ٢٩٤:

٠ ٢٤ - أبو بكر مجه بن الحسن الزبيدي الأندلسي، من أعلام اللغويين العرب.

٢٤١ - ابن شاكر الكتبي: فوات الوفيات - ٢٠ص ١٤٩.

فأقام عبادة هذا منآدها ٢٤٢ وقوّم ميلها وسنادها، فكأنها لم تسمع بالأندلس إلا منه، ولا أخذت إلا عنه" ٢٤٦ هـ.

"من ولي في أمة أمرا ولم يعدل يعزل إلا لحاظ الرشأ الأكحل جُرت في خَرت في مسرف

فانصف فواجب أن ينصف المنصف

وارأف فإن هذا الشوق لا يرأف

علُّل قلبي بذاك البادر السلسل ينجلي ما بفؤادي من جوّى مشعل

إنّما تبرز كي توقد نار الفتن

صنما مصورا في كل شيء حسن

إن رمي لم يحط من دون القلوب الجنن

كيف لى تخلص من سهمك المرسل فصل واستبقنى حيا ولا تقتل

يا سنا الشمس ويا أبهى من الكوكب

يا منى النفس ويا سؤلى ويي

ها أنا حلّ بأعدائك ما حل بــى

عذَّلي من ألم الهجران في معزل والخلي في الحب لا يسأل عمن بُلي

أنت قد صيرت بالحب من الرشد غيّ

لم أجد في طرقي جسمك ذنبا عليّ

فاتئد وإن تشأ قتلي شيئا فشي

أجمل ووالني منك يد المفضل فهي ليّ من حسنات الزمن المقبل

ما اغتذى طرفي إلا بسنا ناظريك

۲٤۲- أقام منادهاأي معوجها ۲٤۳- ابن بسام: الذخيرة — ۱/۱،ص٤٦٩-٤٦٩. و كـــذا في الحب ما بي ليس يخفى عليك ولـــذا أنشـد والقـلب رهيـن لديـك انشـد والقـلب رهيـن لديـك يا على سلّطت جفنيك على مقتلي فابق لي قلبي وجُد بالفضل يا موئلي"<sup>٢٤٤</sup>.

عبادة القزاز (٨٨٤هـ):

أبو عبد الله مجد بن عبادة المعروف بإبن القزاز، هو شاعر المعتصم بن صمادح صاحب المرية، ورائد من رواد الموشحات، ويصفه ابن بسام بقوله: "من مشاهير الأدباء الشعراء، وأكثر ما اشتهر اسمه وخفظ نظمه في أوزان الموشحات التي كثر استعمالها عند أهل الأندلس. وهو ممن نسج على منوال ذلك الطراز، ورقم ديباجه، ورصم تاجه. وكلامه نازل في المديح، فأمّا ألفاظه في هذه الأوزان من التوشيح فشاهدة له بالتبريز والشفوف"٢٤٠.

يعد ابن القزاز أول من برع بفن الموشحات في الشعر الأندلسي، ومن موشحاته قوله:

| نهد منهّد           | "أذاب الخلد      |
|---------------------|------------------|
| في دِعْصٍ مُلْبَّدْ | و غصْــنُ تأوّدُ |
| \$7                 | عَنْ سقمٍ مكمَدْ |
| يامن يلوم           | فدَعْ عَذَلــي   |
| في الحب لوم         | فلوْمُك لي       |
| ظبي رخيم            | أقصى أمليي       |
| بلحظ مرقد           | ابتن الجلد       |

٢٤٤ الصفدي: الوافي بالوفيات-ج: ١٦، ص: ٦٢٥- ٦٢٦.

٢٤٥- ابن بسام – الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، ص١٠٨-٨٠٢.

| قتلی قد تعمّد         | ولمّة عَسْجَدْ      |
|-----------------------|---------------------|
| ٱه۠                   | دمــي تقـــلّد      |
| للعــــامريِّ         | ولمّـــا انبرَى     |
| فعــلَ الكَميِّ       | خيالٌ سَرَى         |
| شَـــدْوَ الشّجيّ     | شَدَوْتُ الْوَرَى   |
| والرّيمُ أَسْتَجَدْ   | البَدْرُ سَـجدَ     |
| با لخَدِّ المُوَرِّدُ | لنَعلَىٰ مُحَـمَّدْ |
| تاة"٢٤٦               | والجيد الأغيَدْ     |

# الأعمى التطيلي (ت ٢٥هـ):

أبو جعفر أحمد بن عبد الله بن أبي هريرة القيسي، شاعر ووشاح أندلسي، لقب بالأعمى لفقدان بصره وبالتطيلي نسبة إلى مسقط رأسه تطيلة في الأندلس، ولد في تطيلة سنة ٤٨٥ هـ ونشأ في ظل دولة المرابطين.

ترك الأعمى التطيلي ديوان شعر وموشحات، تناول معظم الأغراض الشعرية المعروفة، فالمدح والرثاء هما الغرضان الرئيسان في شعره، وتناول كذلك الوصف والغزل والشكوى والهجاء، وقد لقب ببشار الأندلس لسبب هجائه اللاذع.

كان قد برع الأعمى في نظم الموشحات في عصر المرابطين، قال المقري: " حضر جماعة من أعيان الأدباء مثل الأبيض وابن بقيّ وغير هما من الوشاحين واتفقوا على أن يصنع كل واحد منهم موشحة، فلما أنشد الأعمى موشحته التي مطلعها:

1 2 4

٢٤٦ ابن سعيد - المغرب في حلى المغرب، ج ٢، ص١٣٦.

ضاحك عن جمان سافر عن بدر ضاق عنه الزمان وحواه صدري

ضاحك عن جمان سافر عن بدر خرق كل منهم موشحته.

# ومن موشحاته قوله:

سافر عن بدر "ضاحك عن جمانْ وحواهٔ صدري ضــاق عنه الزمان شفّني ما أجدُ قام بى وقعد باطش متئد كلما قلتُ قدْ قال لى أين قدُ ذا مهز نَضْر وانثنى خوطَ بــــانْ لصبا والقطر عـــابثتُهُ بـــدانْ لیس لی منك بُـــدُ خذ فؤادي عن يد لم تـدَعْ لي جــلدْ غير أنى أجهد واشتياقي يَشْهَدُ مكرعٌ مِن شَهَدْ ولذاك الثّغر ما لبنتِ السدّنان من حميّا الخمر أين محيّاالـــزمان ليت جهدي وفقه بی هوی مضــمرُ ففوادي أفقه كلما يظهر لا يُداوي عِشــقُهُ ذلك المنظرُ فلك\_\_\_\_\_ دُرّي بأبى كيف كـــانْ عُـذرُهُ وعُــذري راق حتى استبان أو إلى أنْ أيأسسا هل إليك سبيل

| عَبِــُرةً أو نفسَــــا | ذبعت إلا قطيل       |
|-------------------------|---------------------|
| ساء ظني بعسى            | ما عسى أنْ أقــولْ  |
| وأنسا أسستشري           | وانقضى كلّ شـــان   |
| جزعي و صبري             | خالعاً مِنْ عِنانْ  |
| لـو تناهي عنّــي        | ما على مَنْ يلــومْ |
| دينُـــهُ النَّجنّــــي | هل سوی حبِّ ریمْ    |
| وهـــو بــي يُغنــي     | أنا فيه أهييم       |
| ليس عليكَ ستدري         | قد رأيتك عَيـــانْ  |
| وستنسى ذكري"۲٤٧         | سيطول الزمان المنائ |

# ابن بقی (۲۰هـ/ ۲۱۵ م):

أبو بكر يحيى بن عبد الرحمن بن بقى الطليطُلي، شاعر أندلسي مشهور بموشحاته، ولد في مدينة طليطلة سنة ٤٦٥ هجرية. وكان شاعرا مشهورا انتشر شعره شرقا وغربا في بلاد الأندلس، وقد سطع نجمه وبدأت مواهبه تظهر للعيان، وكان أول ظهوره في دولة المعتمد بن عباد الذي اتخده شاعرا، ومدحه في شعره حتى شهد سقوط دولته.

وكان ابن بقى وشاح مشهور تناول معظم الفنون الشعرية كالمدح والوصف والغزل والخمرة وغيرها، وكان له مجالس أنس مع الشعراء الوشاحين لا سيما مع الأعمى التُطيلي، وقيل إنه نظم أكثر من ثلاثة آلاف موشحة، ومن أشهرها هذه الموشحة الرائعة:

> "عبث الشوق بقلبي فاشتكي ألم الوجْدِ فلبّتْ أَدْمُعــــى

> > ٢٤٧- ابن سناء الملك – دار الطراز، ص٤٣.

أيها الناس فوادي شغف وهو من بغي الهوى لا يُنصف كم أداريه ودُمْعي يكف كم أداريه ودُمْعي يكف أيسها الشادن من علمكا بسهام الحظ قتْل السّبع بدر تمّ تحت ليلٍ أغطش طالعٌ في غصن بانٍ منتشي أهيف القدّ بخددٍ أرقَشِ المساحر طرف وكم ذافتكا بقلوب الأسد بين الأضلع بقلوب الأسد بين الأضلع أيّ ريم رمتُهُ فاجستنبا وانثني يهتز من سكر الصبا" ٢٤٨

# ابن زُهر الحفيد:

أبو بكر محجد بن عبد الملك بن زهر بن عبد الملك بن محجد بن مروان بن زهر الأيادي الإشبيلي، ولد بإشبيلية سنة ٧٠٥هـ، هو نجم لامع في سماء التوشيح، كان طبيبا ووزيرا وشاعرا ووشاحا، لأنه من أعرق الأسر الأندلسية التي اشتهرت بالطب والعلم والفن والشعر ٢٤٠، فنشأ في بيت علم وأدب، حفظ القرآن وسمع الحديث وأخذ الطب عن أبيه وجده، وضرب بهم وافر في الأدب واللغة. كان رفيع المنزلة عند أمراء عصره، سمحا جوادا، نفاعا بجاهه وبماله، قوي

٢٤٨ د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص١٦٦-١٦٧.
 ٢٤٩ د. صلاح فضل – طراز التوشيح قراءة نصية حرة، الدار المصرية اللبنانية، الطبعة الأولى ٢٠١٤.

النفس ومتين الدين ومحبا للخير، وكان إمام الوشاحين في عصره دون منازع ٢٥٠٠.

وقد خدم ابن زهر دولتي المرابطين والموحدين، وله تأليفات منها "الترياق الخمسيني" في الطب، ورسالة في طب العيون، وشعر رقيق وموشحات انفرد في عصره بإجادة نظمها. توفي ابن زهر مسموما سنة ٩٥هه/ ١١٦٨ م بمراكش من قبل أحد الوزراء حسدا وبغضا.

ومن موشحاته المشهورة قوله:

"أيها الساقي إليك المشتكى قد دعوناك وإن لم تسمع ونديم همتْ في غُرته وسقاني الراح من راحته فإذا ما صحّ من سُكرته

وسقاني أربعا في أربع" ٢٥١

جذب الزق إليه واتكا

# أبو الحسن الششتري:

أبوالحسن علي بن عبد الله النميري الششتري الأندلسي، ولد في ششتر جنوب الأندلس سنة ٦١٠ هـ، تبحر الششتري في دراسة علوم الشريعة من القرآن والحديث، والفقه والأصول، بل زاد عليها بالفلسفة ودروب الصوفية، عرف بعروس الفقهاء.

وله ديوان شعر جمع فيه قصائد وموشحات وأزجال. ومن موشحاته قوله:

"قد لاح لیّا منّی سر بدا عجیب حتی رأیت أنی عن حضرتی لا نغیب

٢٥١- ابن سعيد – المغرب في حلى المغرب، ج ١، ص٢٧٢.

٠ ٢٥- لسان الدين بن الخطيب – جيش التوشيح، ص٢٧٣.

أنا ما زلت حاضر حاضر في كل حين عيني إليا ناظر ناظر طول السنين والحق فيّا ظاهر لذي يقين من قال أنا وإنّي قد أوفي بالمَغيبُ أن قيل هذا عني قد أحرم النصيب"٢٥٢

## ابن حزمون:

أبو الحسن علي بن حزمون المرسي شاعر ووشاح كبير، صاعقة من صواعق الهجاء، أكثر قوله في طريقة التوشيح، ولابن حزمون موشح في رثاء أبي الحملات بن أبي الحجاج قائد الأعنة ببلنسية، وقد قتله النصارى:

"يا عين بكّي السراج الأزهرا النيسرا اللامع وكان نعم الرتاج فكُسرا كي تُنشرا مدامع من آل سعدٍ أغر مثلُ الشهاب بكى جميعُ البشر عليه لما أنْ فُقِدْ بكى جميعُ البشر عليه لما أنْ فُقِدْ والمشرفيُ المشردُ سمهريُّ المُطَّرِدُ سمهريُّ المُطَّرِدُ شقَّ الضفوف وكر على العدوِ مُتَّئِدُ لو أَنَّهُ مُنْعاجُ على الوَرَى من الثَّرَى أو راجِعُ على الأورى من الثَّرَى أو راجِعُ عادت لنا الأفراجُ بلا افْتِرَا ولا امْتِرَا تُضَاحِعُ" ٢٥٣

# ابن مالك السرقُسطِي:

أبو بكر أحمد بن مالك الأنصاري السرقسطي، كاتب وشاعر وشاح، وعالم

٢٥٢- د/ محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص٢١٦. ٢٥٣- ابن سعيد – المغرب في حلى المغرب، ج ٢٠ص٢١٧.

لغوي كبير وأشهر نحوي في القرن السابع الهجري، كان إماما في النحو وعالما بأشعار العرب، وله مؤلفات كثيرة أشهرها الألفية التي عرفت باسم "ألفية بن مالك". ومن موشحته المشهورة:

| ودّعوا | . الشجي يوم      | "ماذا حمّلوا فؤاد |
|--------|------------------|-------------------|
|        | ید تسطاع         | مالي بالنوى       |
|        | يذكيها الوداع    | ونار الجوى        |
|        | بالدمع يسذاع     | وسر الهوى         |
| أضلع   | ن وتلتاع         | بالحبّ تهمل عيور  |
|        | لعهد الحبائب     | هل يرجي إياب      |
|        | مطلول الجوانب    | إذ غصن الشباب     |
|        | مبذول لطـــالب   | ووصل الكعاب       |
| يقنع   | سل ولا صبّ       | تبخل بالود        |
|        | اصغى للّحــي     | لا اسلو ولا       |
|        | هضيم الوشاح      | بل اصبو إلى       |
|        | ما بين الأقـــاع | يجيل الطّلا       |
| و ينقع | لما بتّ أظما     | فلو يعدل          |
|        | وجفني ســــاهر   | کم ذا تهجع        |
|        | في الصبح لناظر   | بدر يطلع          |
|        | من سود الضفائر   | له برقع           |
| تقنّع  | فشمس بليل        | إذا تسبل          |
|        | منه الغصن اللدن  | قدّ ذو اعتدال     |
|        | بنا ثــمّ يرنــو | معشوق الدلال      |

بعيني غزال فأحذر حين يدنو لحظ يرسل سهاما لها القلب موقع مني النفس كم تزهي بالتجني فيا بدر تم صل بعض التمني لمن لم ينم وبيت يغني مع"٢٥٤ أسَيْمَر حلو كلّ عاشق يبيت مع"٢٥٤

# نزهون الغرناطية:

نزهون بنت القلاعي – وفي رأي آخر القليعي - شاعرة ماجنة كثيرة النوادر، نشأت في القرن الخامس الهجري، وهي صورة دقيقة لجوانب عديدة من شعر ذلك القرن. تنظم الموشحات والأزجال، ولها موشحة جميلة، تقول فيها:

| طرفه الأحور    | "بأبي من هدّ مِن جسمي القوى  |
|----------------|------------------------------|
| ویح من غرّر    | وسقاني ما سقى يوم النوى      |
| تاه واستكبر    | كلما رمت خضوعا في الهوى      |
| ر هن أشجاني    | يا لــه من شــادن صيّرنــي   |
| عند رضوان      | لم يدع في الحور منه عوضا     |
| يقطفُ الزّ هرا | مرّ بي في ربربٍ من سـربـهِ   |
| يبتغي الأجرا   | و هو يتلو آية من حزبه        |
| آية أخرى       | بعد ما ذكرني من حُبّهِ       |
| بعد نسياني     | والذي لو شاء ما ذكرني        |
| فهو في شان     | قلبَ القلبَ على جَمْر الغَضا |

٢٥٤- ابن سعيد – المغرب في حلى المغرب، ج ٢، ص٤٤٦

حفظ الله حبيباً نز حا خشية الهجر جاءت البشري به فانشر حا عندها صدري ثم لا أدري واستطار القلب منى فرحا أمِن الإنس الذي بشرنى أم من الجان غير أنى شمتُ برقا أومضا حين حيّاني قلتُ لما زارني طيفُ الخيال مِن رشا الإنس مُخجل الشمس مرحبا بالزائر الحُلو الخلال واحد الجنس والذى أنشاك من ماء الجمال خوف هجراني ما بری جسمی ولا غیرنی لحظك الرّاني إنما غيّر جسمي مرضا كلما غنّت لم تزل تظهر فيك الكلفا غير ه ضنّت غادة لو رام منها النّصفا ولذا غنّت فهو يهواها ويبدى الصلفا يتمنّـــاني يتمنّاني اذا لم يرني كَنْ ما رآني"٥٥٥ فإذا رآنى تولى مُعْرضا

# ابن سهل الإشبيلي:

أبو اسحاق ابراهيم بن سهل الإسرائيلي الإشبيلي من أسرة يهودية، شاعر وكاتب، ولد في اشبيلية سنة ٥٠٠هـ، خالط المسلمين في الأندلس والمغرب، وقرأ معهم حتى أسلم، ومدح النبي على بقصيدة شعرية. ومات غريقا سنة ٩٤٠هـ.

<sup>-</sup> ۲۰۵ - د/ محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص٢٠٤- ٢٠٥.

وكان شاعرا مجيدا خاصة في الغزل، له قصائد وأزجال، ولكنه نبغ في فن الموشحات وبه اشتهر ومهر، وله موشحات كثيرة، ومن أشهر هاهذه الموشحة:

"هل درى ظبئ الحِمى أن قد حَمى قلبَ صبِّ حله عن مكنس لعبتْ ريح الصّبا بالقبَسِ غرراً تسلك في نهج الغررْ منكمُ الحُسنُ ومن عيني النّظرْ والتذاذي من حبيبي بالفكر كالربا بالعارض المُنبَجس وهي من بهجنها في عُرُسِ بأبي أفديه من جافٍ رقيقٌ أقدُواناً عصِرَتْ منه رحيقْ وفؤادي سُكرُهُ ما إن يفيقْ أكحلُ اللحظِ شهيّ اللَّعَسِ وهو من إعراضِه في عَبَسِ لى جزاءُ الذنبِ وهو المُذنبُ مَشْرِقًا للصبّ فيه مَغْرِبُ وله خَدُ بلحظي مُذْهِبُ لا حَظتْهُ مُقْلَتى في الخُلسِ ذلك الورد على المُغْتَرسِ غادر تنى مُقْلتاه دَئِفا أثرَ النمل على صبُمّ الصفا لستُ ألحاهُ على ما أتلفا

فهُوَ في حرّ وخَفْق مثلما يا بدوراً أطلعتْ يوم النّوي ما لقلبي في الهوى ذنبٌ سوى اجتنى اللذاتِ مكلوم الجوى كلّما أشكوهُ وجْداً بَسَما إذ يُقيمُ القطرُ فيها مأتما غالبٌ لى غالبٌ بالنّودهُ ما رأينا مثلَ ثغر نضيده ما أخذتْ عيناهُ منه العَرْ بَدَهْ فاحمُ الجمّةِ معسُولُ اللمي وجهه يتلو الضتحى مبتسما أيها السائلُ عن ذلّي لديه أخذتْ شمسُ الضّحي من وجنتَيْهِ ذهَبَتْ أَدْمُعُ أجفاني عليهِ يطلعُ البدرُ عليهِ كلّما ليتَ شعري أيّ شيءٍ حَرّما كلّما أشكو إليه حُرَقى تركت ألحاظه من رَمقى وأنا أشكرُهُ فيما بقى

وعذولي نطقة كالخَرسِ
حلّ من نفسي محلّ النّفَسِ
يلتظي في كلّ حينٍ ما يشا
وهيضر وحريقٌ في الحشا
أسدَ الغابِ وأهواهُ رشا
وهو من ألحاظه في حَرَسِ
إجْعَلِ الوَصلَ مَكانَ الخُمُسِ"٢٥٦

فهوَ عندي عادلٌ إن ظلما ليس لي في الحبِّ حكمٌ بعدما منه للنّار بأحشائي اضطرامْ وهيَ في خدّيه بَرْدٌ وسلامْ أتقي منه على حُكْم الغرامْ قلتُ لمّا ان تبدى مُعلَما أيها الآخذُ قلبي مَغْنَما

# لسان الدين بن الخطيب:

أبو عبد الله محمد بن سعيد بن علي بن أحمد السلماني شاعر وكاتب، ومؤرخ، فيلسوف وطبيب في الأندلس، وكان وزيرا بغرناطة في عصر بني الأحمر، قتل في سجنه بالمغرب، وأحرقت جثته سنة ٢٧٦هـ (١٣٧٤م). وله كتب كثيرة من بينها "جيش التوشيح" الذي أورد فيه موشحات أهل الأندلس، وله ديوان شعر وموشحات متناثرة في المصادر الأندلسية. ومن موشحاته موشحته المشهورة التي قال معارضا لموشحة ابن سهل:

"جادك الغيث إذا الغيث همى لحم يكن وصلك إلا حُلمَا إذ يقودُ الدهرُ أشتاتَ المُنَى ومراً بين فُررادَى وثُنا والحيا قد جلّل الروض سَنا وروى النعمانُ عن ماء السّما فكساهُ الحُسْنُ ثوباً مُعلَماً

يا زمان الوصل بالأندلس في الكرى أو خلسة المُختلِسِ ينقُلُ الخَطْوَ على ما يَرْسُمُ مثلما يدعو الوفود الموسمُ فثغورُ الزّهْرِ منه تبسِمُ كيف يَرْوى مالك عن أنسِ يزدهي منه بابهي ملْبسِ

٢٥٦- المصدر السابق، ص٢٢١

بالدّجي لولا شموسُ الغُررِ مستقيمَ السيّر سعد الأثر أنّــه مــرّ كلمـح البَصَــر هَجَمَ الصّبُحُ هُجُومَ الحَرسِ أثّرتْ فينا عُيونُ النّرجس فيكون الروضُ قد مكِّنَ فيه أمنت من مكرهِ ما تتّقيه وخــــلا كـــلّ خليـــل بأخيـــه یکتسے من غیظه ما یکتسے يَسْرِقُ السِّمْعَ باذني فَرسِ وبقلبے سَکن انتم بے لا أبالى شرقة من غربه تعتقوا عانيكم من كربه يتلاشك نفسًا في نفس افَتَرْضَ ونَ عَف اءَالحُ بُسِ بأحاديثِ المُنَى و هو بعيدْ شقوة المُغْرَى به وَهْوَ سعيد "٢٥٧

في ليال كتمت سرً الهوى مالَ نجم الكأس فيها و هَـوَى وطرٌ ما فيه من عَيب سوى حين لذّ الأنس شيئاً أوكما غارت الشهبُ بنا أو ربّما أيّ شيءٍ لامرئ قد خلصا تنهب الأز هارُ منه الفُرَ صا فإذا الماء تناجى والحصني تُبْصِرُ البورِدَ غَيبُوراً بَرِماً و تــــر ي الآسَ لبيبــــاً فهمـــاً يا أهيلَ الحيّ من وإدى الغَضاَ ضاقَ عن وجدى بكمْ رَحْبُ الفضا فأعيدوا عَهْدَ انْس قد مضي والتّقــوا الله وأحْيــوا مُغرَمَـــا حَــبَسَ القلــبَ علــيكمْ كرمَــا و بقلب ہے منگمُ مقترب قمر اطلع منه المَغْربُ ابن زُمرُك:

# أبو عبد الله محمد بن يوسف الصريحي المعروف بابن زمرك، كان من كبار

أبو عبد الله محجد بن يوسف الصريحي المعروف بابن زمرك، كان من كبار الشعراء والكتّاب في الأندلس، ولد بروض البيازين بغرناطة سنة ٧٣٣هـ،

٢٥٧- المقري – نفح الطيب، م ٧، ص١١- ١٣.

وتتلمذ على يد لسان الدين بن الخطيب وتولّى الوزارة بعد فراره إلى المغرب، شارك في تحريض الغني بالله على ابن الخطيب ولكنه قتل هو كذلك سنة ٧٩٣هـ، ولابن زمرك عدة موشحات، ومن موشحاته الرائقة قوله:

لكنه ببرئ العليال ورشفه ينقع الغليان مباكراً روضية الغمام تبسم الزهر في الكِمامُ وجرد النهر عن حسام يحسنُ في رَبْعِهِ المقيلُ يلعب باصارم الصقيل تطلل بالمر اقب المنيف كراسيها جنّة العريف شموس على الله الله الما تطيف با منظراً كلّه جميــ لْ وقبلنا قد صنباً جميل ال محمد ألحمد والسماخ في طالع اليُمْنِ والنجاحْ يخصّ في الفال بافتتاح لأنه ثابت أصبل آباؤه عِترة الرسولْ وتوج الروض بالقباب وزيّن النهر بالحباب

"نسيم غرناطة عليل وروضها زهرهٔ بلیگ سقى بنجد ربا المُصلَلّى فَجَفْنُهُ كُلِّما اسْتَهَلاَّ والروض بالحسن قد تجلّي و دو حُها ظلّه ظليــلُ و البرقُ و الجوّ مستطيلُ عقيلة تاجها السبيكة كأنها فوقه مليكة تطلع من عسجد سبيكة أبدعك الخالقُ الجميلُ قلبی إلی حُسْنِهِ يميـلْ وزاد للحسن فيك حسنا جدّد للفخر فيك مغْنَى تدعى دشاراً وفيك معنبي فالنصر والسعدُ لا يزولُ سعدٌ وأنصاره قبيلُ أبدى به حكمة القدير ودَرِّعَ الزهرَ بالغدير

فمن هديلٍ ومن هدير ما أولعَ الحسن بالشباب كبت على روضها القبول وطرفها بالسّرى كليل"^^

ولما شاع فن التوشيح في أهل الأندلس وأخذ به الجمهور لسهولته وسلاسته وتنميق كلامه، نسجت العامة من أهل الأندلس على منواله ونظموا في طريقته بلغتهم العامية من غير أن يلتزموا فيها إعرابا، واستحدثوا فنا آخر سمّوه بالزجل، والباب الرابع يعالج الأزجال الأندلسية وأغراضها وأجزائها وأوزانها وأهم الزجالين فيها.

۲۰۸- المقري – نفح الطيب، م ۱۰، ص۹۷<u>.</u>

# الباب الرابع الكرجال الأندلسية الفصل الأول: نشأة الزجل وتطوره الفصل الثاني: أغراض الزجل الفصل الثالث: أجزاء الزجل الفصل الرابع: الزجالون في الأندلس

# الباب الرابع

# الأزجال الأندلسية

الزجل لون من ألوان الأدب وفن من فنون الشعر الأندلسي المستحدث، ظهر وترعرع في الأندلس، ثم انتقل إلى المشرق، وشأنه في ذلك شأن الموشح.

فإن الزجل في اللغة هو "الصوت" بمعنى التطريب والغناء، وهذا يدل على أن أهل الأندلس اختاروا اسم الزجل لأنه يناسب الغناء. فالزجل نشأ للتغني به في الطرق والأسواق الشعبية، وكثيرا ما كان الزجل أصدق في التعبير عن النفس من الشعر لقربه من تعبير العامة واشتماله على عباراتهم المألوفة، وعدم احتياجه إلى التكليف والصناعة واختيار الألفاظ.

وقد نظم الأندلسيون هذا الفن بلغة مجردة من الإعراب، ومزدحمة بالكلمات التي هي من أصل محلي أو بربري. ولم يشر المؤرخون إلى المخترع الأول لهذا الفن، فيقول عبد الملك بن سعيد المتوفي سنة ١٨٥هـ عن ذلك: "قيلت – الأزجال – قبل أبو بكر بن قزمان. ولكن لم تظهر حُلاها، ولا انسبكت معانيها، ولا اشتهرت رشاقتها إلا في زمانه، وكان في زمن الملثمين" ٢٥٩.

٢٥٩- د. عبد العزيز عنيق، الأدب العربي في الأندلس، ص٣٩٥.

# الفصل الأول

# نشأة الزجل وتطوره

# تعريف الزجل:

الزجل في اللغة: هو الصوت، ويسمى الحمام زاجلا لصوته الرخيم. قال ابن منظور في كتابه "لسان العرب": "إن الزجل بالتحريك اللعب والجلبة ورفع الصوت، وخص به التطريب" ".

عرفه صفي الدين الحلي: "والزجل في اللغة الصوت، ويقال سحاب زجل، إذا كان فيه الرعد، ويقال لصوت الأحجار والحديد والجماد أيضا زجل"٢٦١.

ولذلك فإن الزجل في اللغة هو الصوت باختلاف مصادره، سواء كان صوت الرعد أو الحجر. وقد يأتي بمعنى التطريب والغناء كما ورد في لسان العرب، وهذا يدل على أن أهل الأندلس اختاروا اسم الزجل لأنه يناسب بالغناء.

والزجل في الإصطلاح: هو ضرب من ضروب النظم يختلف عن القصيدة من حيث الإعراب، ولا يختلف عن الموشح من حيث الإعراب، ولا يختلف من حيث القافية إلا نادرا. وقد كتب بلغة ليست عامية بحتة، بل هي مهذبة وإن كانت غير معربة.

يقول ابن خلدون عن الزجل: "ولما شاع فن التوشيح في أهل الأندلس وأخذ به الجمهور لسلاسته وتنميق كلامه، وترصيع أجزائه، نسجت العامة من أهل الأمصار على منواله، ونظموا في طريقته بلغتهم الحضرية من غير أن يلتزموا فيها إعرابا واستحدثوا فنا سموه بالزجل"٢٦٢.

٢٦٠- ابن منظور – لسان العرب، مادة زجل، ص١٨٣.

٢٦١- صفي الدين حلي - العاطل الحالي والمرخص الغالي، ص٩.

۲۶۲- ابن خلدون، مقدمة، ج ۳، ص ٤٠٤.

### نشأة الزجل:

يعد الزجل الفن الثاني المستحدث في الأندلس بعد الموشح، وقد تباينت آراء المؤرخين القدامى في نشأة هذا الفن، مع أنهم يتفقون على أن الزجل وليد البيئة الأندلسية، ومنها خرج إلى البيئات العربية الأخرى وانتشر فيها.

وأول من درس فن الزجل من القدامى هو صفي الدين الحلي (ت ٧٤٩هـ) في كتابه "العاطل الحالي والمرخص الغالي" الذي درس فيه فن الزجل بإسهاب. أما المصادر الأندلسية الأخرى فلم يصل إلى الجمهور منها شيء عن نشأة الزجل وطريقة نظمه وخصائصه الفنية إلا ما جاء بعض الملاحظات عن نشأة الزجل وتدوينه وبعض الزجالين. ويبقى ديوان ابن قزمان وديواني أبي الحسن الششتري وأبي مدين شعيب مما وصل إلينا من أهم المصادر التي تمكن دراسة الأزجال الأندلسية ومعرفة خصائصها الفنية ٢٦٣.

أما المحدثون فقد اتفقوا على أن الزجل هو فن أندلسي مستحدث نشأ في الأندلس ثم انتقل إلى المشرق ولكن اختلفوا في علاقة الزجل بالموشح والأغاني الشعبية، فمنهم من يذهب إلى أن الزجل نشأ تقليدا للموشح، ومنهم من يذهب إلى أن أصل الزجل يرجع إلى الأغنية الشعبية التي تمزج بين اللفظ العامي والعجمي. فقد رأى المستعرب الأسباني أنخل بالنثيا 177 أن الزجل والموشح فن شعري واحد ولكن الزجل يطلق على السوقى الدارج منهما 770.

يعتقد شوقي ضيف أن الزجل قد نشأ مع الموشح مباشرة، وربما سبقه. وهو يتبنّى من خلال هذا الرأي بقوله: "ويمكن أن نقول إنهما جميعا فن واحد ذو

٢٦٣- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٠٦-١٠٧.

٢٦٤- مستشرق وناقد أدبي أسباني، ولد سنة ١٨٨٩م.

٢٦٥- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٠٧.

شعبتين، شعبة تغلب عليها الفصاحة وشعبة تغلب عليها العجمة"٢٦٦.

اتفق مؤرخو الأدب الأندلسي على أن الموشح أسبق من الزجل، ومنهم ابن خلدون، فيقول في كتابه كما سبق القول -: "ولما شاع فن التوشيح في أهل الأندلس وأخذ به الجمهور لسلاسته وتنميق كلامه، وترصيع أجزائه، نسجت العامة من أهل الأمصار على منواله، ونظموا في طريقته بلغتهم الحضرية من غير أن يلتزموا فيها إعرابا واستحدثوا فنا سموه الزجل والتزموا النظم فيه على مناحيهم لهذا العهد، فجاءوا فيه بالغرائب واتسع فيه للبلاغة مجال بحسب لغتهم المستعجمة"

مخترع الزجل: وقد اختلف القدامى في تحديد مخترع الزجل، وعرض صفي الدين الحلي لذلك فقال: "اختلفوا فيمن اخترع الزجل، فقيل إن مخترعه ابن غرله، وقيل بل يخلف بن راشد، وقيل مدغليس". وردد ابن حجة الحموي بعض هذه الأراء فقال: "قيل إن مخترعه ابن غرله، استخرجه من الموشح، لأن الموشح مطالع وأغصان، وخرجات وكذلك الزجل، والفرق بينهما الإعراب في الموشح واللحن في الزجل، وقيل يخلف بن راشد وكان هو إمام الزجل قبل ابن قزمان، وكان ينظم الزجل الرقيق ومال الناس إليه، وصار هو الإمام، فلما ظهر أبو بكر بن قزمان ونظم السهل الرقيق مال الناس إليه، وصار هو الإمام بعده"٢٦٨.

وفي رأي ابن خلدون: "وأول من أبدع في هذه الطريقة الزجلية أبو بكر بن قزمان. وإن كانت قيلت قبله بالأندلس، ولكن لم تظهر حُلاها ولا انسبكت معانيها، واشتهرت رشاقتها إلا في زمانه، وكان لعهد الملثمين، وهو إمام

٢٦٦- د. شوقي ضيف، الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف ، الطبعة السابعة ، القاهرة ١٩٦٩- ص٤٥٤.

۲٦٧- ابن خلدون، مقدمة، ج ٣، ص ٤٠٤.

٢٦٨ - د. فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، دار المعرفة الجامعية ١٩٩٠، ص١٢٩٠.

الزجالين على الإطلاق. قال ابن سعيد: ورأيت أزجاله مرويّة ببغداد أكثر مما رأيتها بحواضر المغرب. قال: وسمعت أبا الحسن بن جحدر الإشبيلي إمام الزجالين في عصرنا يقول: ما وقع لأحد من أئمة هذا الشأن مثل ما وقع لابن قزمان شيخ الصناعة"٢٦٩.

قد أشار ابن قزمان في مقدمة ديوانه إلى الزجالين الذين تقدموه في صناعة الأزجال، وقد عاب عليهم نظمهم بقوله: "ولقد كنت أرى الناس يلهجون بالمتقدمين ويعظمون أولئك المتقدمين يجعلونهم في السماك الأعزل، ويرون لهم المرتبة العليا والمقدار الأجزل، وهم لايعرفون الطريق، ويذرون القبلة ويمشون في التغريب والتشريق، يأتون بمعان باردة وأغراض شاردة، وألفاظ شياطينها عُمّه ماردة، والإعراب وهو أقبح ما يكون في الزجل وأثقل من إقبال الأجل".

ومن بين المتقدمين الذين ذكرهم ابن قزمان أخطل بن نمارة الذي ظهر في "بلوغ الأمل" للحموي تحت اسم علي بن نمارة '' وقد فضيّله ابن قزمان على من سبقوه بقوله: "ولم أر أسلس طبعا، وأخصب ربعا، ومن حجّوا إليه طافوا به سبعا، أحق بالرئاسة في ذلك والإمارة، من الشيخ أخطل ابن نمارة، فإنه نهج الطريق، وطريق فأحسن التطريق، وجاء بمعنى المضيء والغرض الشريق طبع سيال، ومُعان لا يصحبه جهل الجهّال، يتصرف بأقسامه وقوافيه تصرف البازي بخوافيه، ويتخلّص من التغرّل إلى المديح، بغرض سهل وكلام مليح" " المديد".

ومن ذلك كله فهمت الباحثة أن هناك من شعراء الأندلس من تقدموا أبا بكر بن قزمان وحاولوا الزجل قبله، ولكن لم يبلغوا فيه مبلغه أو يجيدوه إجادته. فابن

۲۷۰ ابن قزمان، الديوان، تحقيق فيديريكو كورينتى، المجلس الأعلى للثقافة، مصر ١٩٩٥، صر ١٩٩٥

٢٦٩- مقدمة ابن خلدون، ص١١٥٣.

٢٧١- ابن حجة الحموي – بلوغ الأمل في فن الزجل، تحقيق رضا محسن القريشي، دمشق ١٩٧٤، ص١٢٨.

٢٧٢- المصدر السابق، ص١٧.

قزمان إمام الزجالين في جميع العصور عاش في عصر المرابطين وأدرك عصر الموحدين. واعترف له المؤرخون بتطويره لهذا الفن وابداعه فيه، ويعد إمام الزجالين بالأندلس على الإطلاق.

## تطور الزجل:

لقد مر الزجل في تطوره بخمسة أطوار:

# أ - مرحلة الأغنية الشعبية:

إن المجتمع الأندلسي ينقسم إلى طبقتين: طبقة عامية، لهم شعرهم وأغنيتهم الخاص، تنبع تلقائيا بباعث تجربة شخصية أو من وحي، ثم تشيع على ألسن الناس، ويتغنون بها جماعات أو فرادى. وطبقة مثقفة لهم شعرهم الفصيح التي لا ترقى إليها أفهام العامة، فإن لهم أيضا شعرهم الشعبي ممثلا في أغانيهم الشعبية، وهي مظهر لنفسياتهم وحالتهم العقلية، وآدابهم وأخلاقهم، وآرائهم الإجتماعية.

إن الأغنية الشعبية ترجع في نشأتها إلى ما قبل اختراع الموشحات في أواخر القرن الثالث الهجري، ولعلها ظهرت في الأندلس بشيوع لغة التخاطب غير المعربة بين العامة، وعندما اخترعت الموشحات تأثرت ببعض أشكالها، ثم تطورت بذلك وسميت بالزجل. ولم تصل إلينا نماذج الأزجال في هذه المرحلة"

# ب - مرحلة الزجل المعرب:

هي الطور الثاني من أطوار الزجل، ويمثل هذا النوع من الزجل نفر من الشعراء الذين عاشوا قبل عصر ابن قزمان، مدفوعين إليه بالرغبة في أن تنتشر

٢٧٣- د. عبد العزيز عنيق، الأدب العربي في الأندلس، ص٣٩٧.

أزجالهم المصطنعة بين الطبقات المثقفة، أو بالرغبة في أن يُعرفوا لدى العامة معرفتهم لدى الخاصة، وذلك بوضع أزجال لهم يتغنّون بها ٢٧٤.

فهؤلاء الشعراء الذين أطلق عليهم ابن قرمان في مقدمة ديوانه "المتقدمين"، وعاب عليهم نظمهم وميلهم إلى الإعراب بقوله: "لقد رأيت الناس يلهجون بالمتقدمين ويعظمون أولئك المتقدمين يجعلونهم في السماك الأعزل... كما سبق القول.

قد لجأ زجالوا هذه المرحلة بالنظم إلى إطار الشعر العربي وباتخاذ قافية واحدة، وهذا ما أورده الحلي في كتابه العاطل الحالي، بقوله: "وأول ما نظموا الأزجال جعلوها قصائد مقصدة وأبياتا مجردة في أبحر عروض العرب، بقافية واحدة كالقريض لا تغايره بغير اللحن واللفظ وسموها القصائد الزجلية" ٢٧٠٠.

واستثنى ابن قزمان المتقدمين الذين عاب عليهم طريقة نظمهم، ولكن فضله عليه بقوله: ٢٧٦

وقدّم ابن قزمان نماذج من أزجال التي أعجبته لدى ابن نمارة، قوله:

"قدر الله وساق الوسواس المكرث على عيون الناس ولحبنا طول النهار بالكاس وجا الليل وامتد مثل القتيل "۲۷۷

وقد ذكر ابن قزمان زجالا آخر اسمه ابن راشد، وقد تبين من خلال كلامه أن ابن راشد كان في عصره زجالا مشهورا من نبلاء هذا الفنّ. وينظم الزجل القوي من الكلام، ونظم ابن قزمان زجلا ينكر عليه قوة النظم، مطلعه ٢٧٨:

٢٧٤- المصدر السابق، ص٣٩٧.

٢٧٥- صفي الدين الحلي، العاطل الحالي، ص١٧.

٢٧٦- المصدر السابق رقم ٢٧٢.

٢٧٧- د. احسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي، دار الثقافة، بيروت، ص٢٥٨.

# "زجلك يا بن راشد قوي متين وإن كان هو للقوة فالحمّالين"

# ج - مرحلة ابن قزمان:

يمثل هذه المرحلة زجّالوا القرن السادس الهجري أي شهد نهاية دولة ملوك الطوائف وبداية دولة المرابطين في الأندلس. كان المرابطون لا يتقنون اللغة العربية، لهذا فإن شعراء القصائد والموشحات يلقوا من المرابطين تشجيعا. فتراجع هؤلاء الشعراء وحظي الزجل بمكانة عند الأمراء، هذا ما ساعد على ازدهار الزجل في هذا القرن.

ومن الزجالين في هذه المرحلة: عيسى البليدي وأبو الحسن المقرّي الداني وأبو عمرو بن الزاهر الإشبيلي وأبو بكر بن قزمان ومن شرق الأندلس الزجال يخلف الأسود.

ويعد ابن قزمان إمام الزجالين في هذا العصر، بل وفي الأندلس قاطبة. بلغ الزجل على يده ذروة نضجه، حين قعد له القواعد، وعالجت أزجاله مختلف الأغراض التي جاءت في الموشحات. ويعدّ ديوانه من أهمّ المصادر لدراسة الزجل ومن أنفس اللآثار الأدبية في الأندلس.

# د ـ مرحلة ما بعد ابن قزمان:

تبدأ هذه المرحلة بمنتصف القرن السادس ويمتد إلى القرن السابع الهجري. يمكن تحديد فترتها بوفاة أبي بكر ابن قزمان عام ٥٥٥هم، وسقوط دولة المرابطين وقيام دولة الموحدين في الأندلس.

وقد اهتم الموحدون بالثقافة العربية، فإنهم لم يقفوا من الزجل موقف المعارضة، بل فتحوا أبواب قصورهم للزجالين. وتوجد رواية تشير إلى أن عددا من الزجالين اجتمعوا في ديوان عبد المؤمن، وتناشدوا الزجل أمامه، وفي مقدمتهم

٢٧٨- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١١٧

ابن قزمان ومدغليس، وتضيف هذه الرواية أن عبد المؤمن كان يباري الزجالين في انشاد الزجل ٢٧٩.

وقد وجد كثير من الزجالين في هذا العصر، وأشهرهم أبو عبد الله أحمد بن الحاج المعروف باسم مدغليس، ذكره المقري في كتابه نفح الطيب فقال: "كان مدغليس هذا مشهورا بالانطباع والصنعة في الأزجال، خليفة ابن قزمان في زمانه، وكان أهل الأندلس يقولون: ابن قُزمان في الزجالين بمنزلة المتنبي في الشعراء، ومدغليس بمنزلة أبي تمام، بالنظر إلى الانطباع والصناعة، فإبن قزمان ملتفت إلى المعنى، ومدغليس ملتفت للفظ، وكان أديبا معربا لكلامه مثل ابن قزمان، ولكنه لما رأى نفسه في الزجل أنجبَ اقتصر عليه ٢٨٠".

وقد اشتهر عدد آخر من الزجالين في هذه المرحلة، منهم: ابن الزيات وأبو الحسن علي بن جحدر الذي وصفه ابن سعيد بأنه كان زجالا مطبوعا، ومنهم أبوعلي الحسن بن أبي نصر الدباغ، وله كتاب في مختار ما للزجالين، ومنهم أيضا أبو عبد الله بن الخاطب وأبو بكر بن صارم وغير هم.

كثرة أسماء الزجالين في هذا العصر تشير إلى ازدهار الزجل، وإن كان لم يرتفع إلى مستوى زجل في عصر المرابطين، وذلك لأسباب منها أن أحدا من الزجالين لم يملك موهبة ابن قزمان، ومنها أن الزجل في هذه المرحلة اقترب من الشعر الفصيح.

## ه - مرحلة سقوط الأندلس:

هذه المرحلة مرحلة خامسة وأخيرة في تطور الزجل الأندلسي، يقع في القرن الثامن الهجري، ومن أشهر الزجالين في هذه المرحلة هو لسان الدين بن الخطيب الذي كان أديبا بليغا، وشاعرا ووشاحا وزجالا كبيرا، ولكنه نظم في الشعر التقليدي أكثر مما نظم في الزجل.

٢٧٩- د. فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، ص١٤٢ ١ ٨٨- المقرى، نفح الطيب، ج٣، ص٣٨٥

نموذج من زجله في غرض الصوفية:

"بین طلوع وبین نزول اختلطت الغزول ومضی من لم یکن وبقِی من لم یزول"۲۸۱

ومن الزجالين في هذه المرحلة محمد بن عبد العظيم، وكان إماما في هذه الطريقة، ومنهم أيضا أبو عبد الله اللوشي، فله قصيدة زجلية طويلة، مطلعها:

طل الصباح قمْ يا نديمي نشربو ونضحكو من بعدما نطربو ٢٨٠ قلّ في هذه الفترة عدد الزجالين، لأن أهل الأندلس كانوا مشغولين بغزناطة آخر موطن للعرب في الأندلس قبيل السقوط، ولذا لم ينصرفوا إلى الأدب والفن إلا قليلا، وسبب آخر لقلّتها عدم التدوين بسبب الأوضاع السياسية من الحروب والإضطرابات السياسية.

٢٨١- د. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص٢٠٢.

٢٨٢ - ابن خلدون، المقدمة

# الفصل الثاني أغراض الزجل

تعالج الزجل مختلف الأغراض التي طرقتها القصيدة التقليدية والموشح، فقالوا الزجل في الغزل والمدح والوصف والخمر والهجاء والزهد وغير ذلك من فنون الشعر العربي المعروفة، واستمرت تلك الأغراض قائمة يعالجها الزجالون على توالي العصور.

كان الزجل كالموشح يمزج بين الغرضين في القصيدة الواحدة، فالغزل يمتزج بالمدح ووصف الخمر ويمزج بوصف الطبيعة ومجالس الشراب، وكذلك تصحب وصف الطبيعة بمجالس الطرب والغناء، أما الأزجال التي اقتصرت على غرض واحد فهي قليلة.

# الغزل:

والغزل تتنوع صوره في الأزجال الأندلسية، فمن هذه الصور ما يبنى الزجل فيها على الغزل وحده، ومنها ما يأتي الغزل فيها ممتزجا بموضوع آخر، أو أكثر من موضوعات القول ٢٨٣. فمن الأزجال التي انفردت على الغزل وحده، زجل لابن قزمان يقول فيه:

"هجرني حبيبي هجرُ ولسسْ لي بَعْد صَبِرْ هجرنسي وَزَاد بالصّدودُ هجرنسي وَزَاد بالصّدودُ وانقام عليّ الحَسُودُ فأيّامي مِنْ هَجْرُ سُودُ

٢٨٣- د/ عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص :٢٠.٢

أما الأزجال التي تمتزج فيها موضوع الغزل بوصف الخمر، فهي كثيرة عند زجالي الأندلس، ومن ذلك زجل لأبي بكر الحصار، يقول فيه:

| "الذي نِعشقْ مليحْ  | والذي نِشربْ عتـــيـقْ  |
|---------------------|-------------------------|
| المليحْ أبيضْ سمينْ | والشراب أصفرْ رقيقْ     |
| لا شراب إلاَّ قديمْ | لا مليح إلاَّ وَصولْ    |
| "إذ نقول روحك نريدْ | لَسْ يخالف ما نقول؟"^^^ |
| والزياره كلّ يوم    | لا مَلولْ ولا بخيلْ     |
| من زيارةُ بعدُ قد   | رجع بحَلْ ۲۸۳ صديق"۲۸۷  |

٢٨٦- كلمة بحل بمعنى مثل أو شبيه.

٢٨٧- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج ١، ص٢٨٥.

٢٨٤- د/ محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٣٧.

۲۸۰- لس – بمعنی لماذا؟

لا تختلف صورة المرأة في الزجل عن صورتها في الشعر، فالمرأة كالغزال أو القمر، أو الغصن، فإن الزجال يهتم بتصوير الجانب الحسي في المرأة، أكثر من اهتمامه بالجانب المعنوي. فتبدو هذه الظاهرة في غزل مدغليس بشكل واضح، فقوله:

"ترضى أن تقتانى عينيك وماء الحياة من فمك "٢٨٨

# المدح:

طرق الزجل موضوع المدح وأكثر فيه الزجالون، ولعل ذلك بالوضعية المزرية التي آلت إليها الأندلس، أثناء الحروب مع النصارى من جهة، وما بين الأندلسيين أنفسهم من جهة أخرى.

وغرض المدح لا يقع في الأزجال الأندلسية وحده وإنما يأتي فيها ممتزجا بموضوع آخر، وقد يأتي أحيانا ممتزجا بأكثر من موضوع. وهو في ذلك يكتفي طريقة القصيدة والموشح في هذا الموضوع.

ومن الأزجال الفريدة النادرة، التي بنيت على المدح وحده، زجل لإبن قزمان في مدح أحد الوزراء، يقول في مستهله:

"عبدك المنقطع إليك مُذكانْ أكمل الله عُلك ابن قرْمَانْ أكمل الله بقا الوزيرْ الأجلْ أطال الله بقا الوزيرْ الأجلْ الفقيه عاد الكاتب الأكملُ إذا يقول اعملوا كذا يُعملُ مغن مكرومْ وجيه رفيع الشّانْ "٢٨٩

٢٨٨- د/ فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، ص١٥٠. ٢٨٩- د/ محيد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٤٧.

ومن أزجال المدح التي تصدرت بمقدمة غزلية، وهو الأغلب في الأزجال، زجل لمدغليس يقول فيه:

"الهوى حماني ما لا يُحتمل تُردْ الحقّ لسْ لمن يهوى عقلْ لسْ نقعْ في مثلها ما دمتُ حيْ لسْ نقعْ في مثلها ما دمتُ حيْ إن حماني من ذا تأخير الأجلْ خذْ نقلْ لك أشْ جرى لي يافلانْ وترى أنّي صبورْ نعمه جَزلْ اشتغل قلبي بذا العشق زمانْ فسقط لي نقطة العين واشتعلْ"."

# وصف الطبيعة:

ومن الأغراض المهمّة التي تناولها الأندلسيون في أزجالهم وأكثروا النظم فيها وصف الطبيعة، قد فتنت الطبيعة الخلابة زجّالي الأندلس كوشاحيهم وشعرائهم، فشغفوا بها وتغنّوا بجمالها، فوصفوا الرياض والأشجار والأزهار. ومن خير أزجال الأندلسيين في وصف الطبيعة زجل رقيق لمدغلّيس، يقول فيه:

"ثلاث أشيا في البساتين لسْ تُجَدْ في كلّ موضعْ النّسيم والحضر والطيرْ شِمْ وَاتْتَكْرَهُ واسمعْ قُم ترى النسيم يُولُول والطيور عَلِهُ تغردْ والثمارْ تنثُرْ جواهر في بساطْ من الزُّمُرُدْ ويوسط المرج الأخضر سقْي كالسيف المُجردُ شبّهت بالسيف لمّا شيفت الغدير مدرّعْ"٢٩١

٢٩٠- المصدر السابق، ص١٤٨.

قد يأتي وصف الطبيعة في الأزجال ممتزجا بموضوع آخر، ومن ذلك زجل لإبن قزمان الذي مزج بين الطبيعة والخمر:

| "والثمارْ تنشر حليّه    | بثیاب بحَل زبرجد۲۹۲     |
|-------------------------|-------------------------|
| والرياض تلبس غلالا      | من نبات فحل زمرُّ دْ    |
| والبهار مع البنفسج      | يا جمال أبيض فأزرق      |
| والندى والخير والأس     | والراح والظل والما      |
| والمليح خلطي مهاود      | والرقيب أصم أعمى        |
| وزُمير من فمّ ساحر      | وغنا من كفّ سلمي        |
| والزجاجْ مِلِحْ مِجزّعْ | والشراب أصفر مروّقْ"٢٩٣ |

وقد يأتي ممتزجا بأكثر من موضوع، ومن ذلك زجل لأبي نصر الدباغ الذي مزج بين الطبيعة والخمر والغزل:

| لا شرابْ إلا مروّقْ                      | "لا مليخ إلا مهاودْ      |
|------------------------------------------|--------------------------|
| بالخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | اتّكى واربح زمانكْ       |
| والربيع قد فاح نوارْ                     | لا شراب إلا في بستان     |
| أقحوان معْ بهارْ                         | يبكى الغمام ويضحك        |
| فذاك السوّاق دارْ                        | والمياه مثل الثعابين     |
| قد نحل جسمو وقدْ رقُّ                    | والنسيمْ عذريُّ الانفاسْ |
| عنها المسك ينشقُّ"٢٩٤                    | وعشيةً مليحا فتْنَ       |

٢٩١- د/ عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص٤٠٦

۲۹۲- بحل: بمعنى مثل أو تشبه.

٢٩٣- ابن سعيد المغربي، المُغرب في حلى المغرب، تحقيق د. شوقي ضيف، ط-٤، ج -١، ص١٧٤.

٢٩٤- أبن سعيد المغربي، المُغرب في حلى المغرب، تحقيق د. شوقي ضيف، ط-٤، ج -١، ص٢٩٤.

#### الخمر:

ومن الأغراض التي تناولها الأندلسيون في أزجالهم وصف الخمر والتغنّي بها، وهم يقتفون في ذلك أثر القصائد والموشحات، كان الأندلسيون يشربون الخمر في مجالس اللهو والأنس. وكثيرا ما كان الزجال ابن قزمان يتردد عليها، فله زجل يقرر فيه أن الحياة إنما هي لهو وشراب وعشق، وأن ما عدا ذلك من الدنيا لا قيمة في نظره، ومن قوله:

"دنيا هي كما تراها فاجتهد واربح زمانك كلّ يوم وكلّ ليلة لا تخلّي مهر جانك واشتفي عليه من قبل أن يجيئ الموت في شانك لسْ ذي عندك مصيبة والدنيا حيّا؟ ساع دون شرَيب عندي لا شكل ولا ملاحه وأش يوم بلا وقاحه؟ لسْ نعد اللدّ لذه ولا يدّ الراح راحه حتى تدخل شفة الكاسْ باشراب بين شفتيّا" ٢٩٥

ومن الأزجال الأندلسية التي بنيت على الخمر وحده، زجل لأبي بكر بن صارم الإشبيلي، يقول فيه:

"ومذهبي فالشرابِ القديم وسكرا من هُ المنى والنعيم ولس لي صاحب ولا لي نديمْ فقدتْ أعيانْ كبارْ واخلطنْ مع ذا العيارْ الزمن"٢٩٦

1 7 4

٢٩٥- د/ عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، ص: ٤٠٧. ٢٩٦- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج- ١، ص٢٨٦.

فهذا الزجل الذي بنيت على الخمر وحده فهو قليلة في الأزجال الأندلسية، أما غرض الخمر الذي مزج بالأغراض الأخرى فهو كثيرة في أزجالهم، ومن ذلك زجل أبي عمرو بن الزاهرفي الخمر والغزل، فيقول:

"إشْ عليك اتّ يابن يقلقْ دَعِنْ نِعْشَقْ حَتى نمشى سكر إن أَحْمَقْ حَتى نمشى سكر إن أَحْمَقْ

في دِرَاعي مَقْبَضْ خُمَّاسْ وفي صدري قَيْسِ المجنون"٢٩٧

#### الهجاء:

الهجاء غرض من أغراض الأزجال الأندلسية القليلة، وكان الهجاء أحد الموضوعات الزجلية الجديدة التي بدأت في عصر الموحدين، وكان أشهر الزجالين الأندلسيين في هذا الغرض الحسن بن أبي نصر الدباغ، وأشار ابن سعيد إلى ذلك بقوله: "وهو إمام في الهجو على طريقة الزجل، والقول في اللياطة" ٢٩٨.

لقد طرق الزجل موضوع الهجاء بقسوة وإقذاع وتدنّ، إن شعراء الفصحى في الأندلس قد بالغوا في فحشهم حينما طرقوا هذا الموضوع، فمن المتوقع أن يكون الزجالون أكثر فحشا أشد إقذاعا منهم، خاصة أن حصيلة ألفاظ الفحش أكثر وفرة واستعمالا في العامية منها في الفصحى ٢٩٩٩.

ومن الأزجال الخالصة للهجاء زجل الحسن بن أبي نصر الدباغ في هجاء طيب:

"إن ريتْ من عدّاك يشتكى من تلطيخ

٢٩٧- المصدر السابق، ص٢٨٤.

۲۹۸- المصدر السابق، ص٤٣٨.

٢٩٩- د/ مصطفى الشكعة ، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص٤٦٠.

احملُ للمرّيخ

وتريد أن يقبر

قد حلف ملك الموت بجميع أيمانُ ألا يبرح ساعه من جوازْ دكّانُ ويريح روحُ ويعظّم شانُ

وفساد النيّا تحت ذاك التوبيخ

بقياس الفاسد وبدين الحمروج يخذ الصفراوي ويرد مفلوج

للصحيح اسْ يسمح بمريقة فرّوجْ

ويحيل المحموم على أكل البطيخ"

ولا يقع غرض الهجاء وحده في الأزجال، بل أكثره يجيء ممتزجا بمواضيع أخرى، فإبن قزمان كان يتغزل بالغلمان وفي نفس الوقت يهجو الرقيب الذي يمنعه من مخالطة الغلمان، فيقول في زجل له:

"لا تسمّوا الرقيب ولا تذكروه وإذا جا فضيق لا تعـــذروه ميلوا رُوسكم ولا تنظـروه ميلوا رُوسكم ولا تنظـروه إن أزعق هو من زوال النعم سلط الله على رقيب الأسر والعمى والفقروطول العمر وأمات قطيم يهـودي أدر ليس له حيله فيد غير الشتم" "7.1

٠٠٠- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج- ١، ص٤٣٩.

٣٠١- د/ محجد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٥٩- ١٦٠.

### الرثاء:

الرثاء غرض من أغراض الزجل، ولكنه قليل من الأغراض الأخرى، وكذلك فإن الزجالة لم يقتصروا برثاء الأشخاص بل رثوا البلدان التي حزنوا لسقوطها وخرابها.

ومن الأزجال النادرة في غرض الرثاء، زجل لابن قزمان في رثاء أبي القاسم بن حمدين قاضى قرطبة، يقول في مستهله:

"البكا واجب وصبرنا أنفع ان منْ قدْ ماتْ لمْ يمض ليرجع انما معذور فمعذور وزايد كل أحدْ بالله يفزع لشدايد لسْ تجي العينين إذ تبكي بفايد انما راحَهُ تجدْ كما تدمع قِلِّ في إشبيليه ولسْ كنصدقْ حتى جاتْ رُفقَ وقالتْ لي الحقْ ومشى خبركْ وغرّبْ وشرقْ وقطعْ آمالْ وكسّلْ وروّعْ"۲۰۲

### الأغراض الدينية والصوفية:

ومن الأغراض التي تناولها فن الزجل هي التصوف، وقد ظهر الزجل الصوفي لأول مرة في عصر الموحدين، فكان أبوالحسن الششتري أول من أدخل

٣٠٢- المصدر السابق، ص١٥٧.

التصوف في الأزجال، فكان كما يقول ماسينيون: "الناقل الحقيقي للزجل من الموضوعات الدنيوية الحسية كالعشق الحسي، والغزل في الصبيان إلى جو سام هو تمجيد الله والهيام في حبه"". ومن أزجاله في التصوف هذا الزجل الذي يقول فيه:

"الله الله هاموا الرجال في حبّ الحبيب الله الله معي حاضرْ في قلبي قريبْ أدللْ يا قلبي وافرحْ حبيبكْ حضرْ واتنعمْ بذكر مولاك وقصي الأثرْ واتهنى وعِشْ مدللْ بين البشرْ دعوني دعوني نذكرْ حبيبي بذكرو نطيبْ الله الله معي حاضرْ في قلبي قريبْ"

وفي هذا الزجل يبدي الششتري سروره لحضور حبيبه، وهو الحبيب الذي لا يغيب.

إن الششتري هو أستاذ الزجل الصوفي، وإمامه المنفرد بغير منازع، فقد أخضع الزجل لآرائه وأفكاره، وعبر به عن أعمق المعاني الصوفية ونزل به إلى العامة في الأسواق والطرق، فتداولوه فيما بينهم وأنشدوه في مجالسهم.

كثرت الأزجال الصوفية في ديوان الششتري، "فتكاد تصل إلى المائة، وهو عدد كبير إذا قورن بشعره الصوفي الذي لا يتجاوز إحدى وأربعين قصيدة مما يدل على غلبة روح الزجل عليه أكثر من الشعر"".

ويقدم الششتري في أزجاله صورة إنسانية حية لحياة الصوفي، الذي يعيش فقيرا

٣٠٣- د/ فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزِجال الأندلسية في عصر الموحدين، ص١٦٨.

٣٠٤- د/ محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص٥١ آ.

٣٠٥- د/ فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، ص١٦٨.

منفردا، حليق الرأس، يلبس الخرقة ويحمل في عنقه شرشوحا، ويحيا حياة فطرية، بعيدة عن زخارف الدنيا ومباهجها.

ومن أزجاله التي تصور صورة واقعية لحياته المتصوف الفقير الذي ترك أهله وضحى بأمواله وساح في الأرض هائما في حب الله، يفترش الأرض ويلتحف السماء ويتبلغ بأقل القليل، وبيده آلته الموسيقية يتغنى عليها بأزجاله، يقول في زجله:

| "فقير مثلي  | وفى عنقوا شرشوح |
|-------------|-----------------|
| صدروا مخلى  | ومن المهم مشروح |
| وحبب لو     | أهل خفة الروح   |
| كذا المطبوع | يعجب كل مطبوع   |
| مطبوع مطبوع | أي والله مطبوع  |

نكسى جسمي بفتيلا وابرا ومن صوف مرمى ونكدي كسرا من ذا المسمى هم الناس في حيرا نبقي مطبوع نعجب كل مطبوع مطبوع أي والله مطبوع"

ولم يختلف الششتري عن أبو بكر بن قزمان في أزجاله، من حيث التغزل في محبوبه، والتغني بجماله إلا في القصد، إذ أن ابن قزمان كان يتغزل بالنساء والغلمان، فالششتري كان لتغزل بالله ويناجيه ويدعو إلى التوحيد. ومن هذا اللون زجلٌ صوفي للششتري، يقول في أوله:

٣٠٦- شرشوحمعناها جراب معلق في الرقبة.

٣٠٧- د. فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، ص١٦٩.

"قولوا للفقيه عني عشق ذا المليح فني وشرب معو بالكاس والحضرة مع الجلاس وحولي رفاق أكياس قد شالوا الكلف عني قولوا للفقيه عني عشق ذا المليح فني" ٢٠٨

٣٠٨- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٥٢.

### الفصل الثالث

### أجزاء الزجل

إن بناء الزجل يخضع لبعض القيود التي تخضع لهاالموشحة، تشبه أجزاء الزجل بأجزاء الموشح، فالإختلاف يكون في اللغة فقط، وليس في الشكل.

الزجل يستفتح كالموشحة بالمذهب أو المطلع، ويتكون عادة من غصنين أو أربعة أغصان أو أكثر، فإن ابتدأ بها فيسمى الزجل تاما، وإن لم يبتدئ بها – أي يبدأ بالأدوار - فيسمى أقرعا. ويلي ذلك الدور، وكل دور ينتهي بقفل يكون مكونا من غصنين اثنين ونادرا يتكون من أربعة أغصان، وتكون قافية القفل متحدة مع قافية المطلع، أما الأدوار فإن لكل واحد منها قافيته الخاصة به. ويتكون الدور عادة من ثلاثة قسيمات، تكون أحيانا قسيمات بسيطة وأحيانا قسيمات مركبة، وفي هذه الحالة الأخيرة يكون الدور مكونا من ستة أسماط. ووحدة القافية أمر أساسي في الدور إذا كان بسيطا، وفي أعجاز المصراعات إذا كان مركبا، وينتهي الزجل عادة بخرجة من بحر وقافية المطلع والأقفال ٢٠٩٠.

يتفق المطلع والقفل والخرجة في البحر والقافية، ولكن المطلع يكون عادة من أربعة أغصان، أما القفل والخرجة يتكون من غصنين، وقد يتساوي المطلع مع القفل والخرجة. وبهذا الأمر يختلف الزجل عن الموشح الذي يتساوى أجزاؤه في المطلع والقفل والخرجة.

ولتوضيح أجزاء الزجل يقدم نموذجا يستدل به على بنائه، قال الزجال المشهور مدغلّيس في وصف الطبيعة:

٣٠٩- د/ مصطفى الشكعة - الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، ص: ٤٦٢.

| المطلع               | ثلاث أشيا فالبساتين      | لسْ تُجَدْ في كلّ موضعْ       |
|----------------------|--------------------------|-------------------------------|
| وهو من ٤ أغصان       | النّسيم والحضر والطيرْ   | شِــمْ وَاتْنَازَّهْ واسمــعْ |
| الدور الأول          | قُم ترى النسيم يُوَلْوِل | والطيــور عَلِـهْ تغــردْ     |
| ٦ أسماط              | والثمارْ تنتُرْ جواهر    | في بساطْ من الزُّمُرُّدْ      |
| الدور مع القفل       | وبوسط المرج الأخضر       | سقي كالسيف المُجردُ           |
| یسمی بیت             |                          |                               |
| القفل الأول          | شبّهت بالسيف لمّا        | شُفِت الغدير مدرع             |
|                      | ورذاذا دق ينـــــزل      | وشعاع الشمس يضرب              |
| الدور الثاثي         | فترى الواحد يفضض         | وترى الأخر يذهب               |
|                      | والنبات يشرب ويسكر       | والغصون ترقص وتطرب            |
| القفل الثاني         | وتسريد تجي إلينسائسم     | تستحي وترجع                   |
|                      | وجوار بحل حور العين      | في رياض تشره لجنا             |
| الدور الثالث         | وعشية قصييرا             | تنظر الخلع تجنا               |
|                      | لش تـريد نفارقــوها      | و هي تحمل طاقا عنا            |
| القفل الثالث         | وكأن الشمس فيها          | وجه عاشق إذ يودّع             |
|                      | استمع أم الحسن كف        | تلهمك إلى الخلاعا             |
| الدور الرابع         | بنغم تدد الأشياخ         | للمجون وللرقاعا               |
|                      | غردت من غدو لليل         | وما كررت صناعا                |
| الخرجة               | يسمع الخليع غناها        | ويحس قلب يخلع                 |
| الخرجة هي القفل الأ. | خير من الزجل، وهي أهم جز | زء فيه كما في الموشح، يجي     |

الخرجة هي القفل الأخير من الزجل، وهي أهم جزء فيه كما في الموشح، يجيء الخرجة معربة، وقد يجيء بلغة غير معرّبة أو بالعامية، أما إذا كانت بلغة غير معرّبة أو بالعامية فتتصدر بألفاظ "أنشد، أغنّي أو غنّى" وغيرها، وذلك يجيء

في البيت الأخير من الزجل حتى يتبين للسامع أن الزجل قد وشك على الإنتهاء، وستأتي الخرجة. وغالبا ما تكون الخرجة بلغة فصيحة، لأن الزجل ينظم بلغة غير معرّبة "".

قد يقتبس الزجال خرجته من موشح مشهور كما يفعل ابن قزمان، فهو يصرح عن استعارته أو يذكر اسم الوشاح الذي لجأ إلى خرجته. والخرجات التي استعارها الزجالون من الموشحات تكون عادة بالعامية، وقد تكون بالفصحى، وقد يستعير الزجالون خرجة معربة.

وقد تكون الخرجة أيضا القفل نفسه لفظا ووزنا المتكرر في جميع المقطوعات. وهذه الطريقة تكثر خاصة في الزجل الصوفي عند الششتري، كمايقول في زجله الصوفي:

"قولوا للفقيه عني عشق ذا المليح فني وشرب معو بالكاس والحضرة مع الجلاس وحولي رفاق أكياس قد شالوا الكلف عنّي قولوا للفقيه عني عشق ذا المليح فني" ""

٣١٠- د/ محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص١٢٧.

٣١١- المصدر السابق ، ص١٥٢.

# الفصل الرابع الرجالون في الأندلس

### یخلف بن راشد:

هومن أوائل الزجالين الأندلسيين، كان إمام الزجل قبل أبوبكر بن قزمان، وكان ينظم الزجل قويا من الكلام. ومن أزجاله، قوله:

"كلّ من يعيب حبّى إيش يفيدو ذا هم ليش يلوم كذاك نريدو كلّ من يعيبْ حبّى لسْ نسمعْ لو ونداری من نهوی ونخضع لو بد للغلام ميمون يخضع لسيدو إن تعبه في عيني إيشْ لك في صدري هو طلع لى بالقرعه وانا وسعدي سمج هو تزعم آت مليح هو عندي القمر هو في عيني والناس عبيدو عیشی بعد محبوبی عیش منکد أن رقدت تنبهني مراعد الصد مثل ما قطع قلبي وقدّد غى لظاظة الهجران شوى قديدو كلّ احد في ذا العيدْ حصل لو فايدْ الملاح مع العشاق يمشوا الواحد

يعملوا سلام للعيد وابن راشد وحدو يشكي الغربه في عيدو كلّ حدْ في ذا العيدْ شرحْ وملحْ وعملْ على جنلو مبزور مملحْ وانا فليس عندي كبشْ فينطحْ ولا ما نجولْ السكينْ على وريدو" ٢٦٢

### ابن قزمان:

أبو بكر محجد بن عبد الملك بن قزمان القرطبي الأصغر، شاعر وزجال من أشهر الزجالين بالأندلس، ولد بمدينة قرطبة ونشأ بها في بيت سيادة وعز، وكان أهله بين عالم ووزير. عاش ابن قزمان في القرن الخامس الهجري في أسرة كان لها حضور أدبي وثقافي وسياسي في الأندلس، وكان مبدعا قضى حياته في طلب اللذة والمتعة.

اشتهر بالزجل حتى روي زجله ببغداد، فصار شيخ الصناعة في الزجل المنظوم بكلام العامة في الأندلس، خرج بالزجل إلى غير الغزل والمجون، فجعله في المديح والوصف والشكوى. أخذ معاني بعض زجله من شعراء المشرق والمغرب كما أخذه عن المتنبي.

كان ابن قزمان أديبا شاعرا من شعراء عصره، وكان يحضر المجالس ويشيع فيها جوا من المرح والسرور بأشعاره وأزجاله وحكاياته، ونظم كذلك الموشحات. فظل ابن قزمان زعيم صناعة الزجل وإمام الزجالين بالأندلس مطلقا، وقد ولع الأندلسيون والمغاربة بهذا الفن المستحدث، فنظموا على طريقته

٣١٢- د/ محجد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص٢٣٨

وخرجوا عن الأوزان الخليلية. يعد ديوانه المطبوع من أنفس الآثار الأدبية في الأندلس. توفى الزجال ابن قزمان في قرطبة سنة ١٦٦٠م.

ومن محاسن أزجاله التي يسخر فيها من الفقيه ويتغنّى بالطبيعة:

"تِدر إش قال لي الفقي تب

إنّ ذا فضول وأحمق

كف نتوب والروض زاهر

والنسيم كالمسك يعبق

والربيغ ينشر اعلام

مثل سلطاناً مؤيّدٌ

والثمار تنشر حليها

بثیاب بحَلْ زبرْجدْ

والرياض تلبس غلالا

من نبات فحَلْ زمر دْ

والبهار مع البنفساج

أي جمال ابيض وأزرق

والندى والخير والأس

والراخ والظل والما

والمليخ خلطي مهاود

والرقيب أصم أعمى

وزمير من فم ساحر ا

وغنا من كف سلمي

والزجاجُ ملحُ مجزّعُ

والشراب أصفر مروق

ياشراباً مرّ ما أحلاك

علقم إتّ ممزوج بسكرْ

بالذي رزقن حبّك

من نثر عليك جو هر

وترى لش تشتكي ضر

لش نراك رقيق أصفر

ما أظنّ إلا ألم بيك

أو مليح لا شك تعشق

ذا الطريق يعجبن يا قوم

ما أملحُ وما أجل

أي نبل أقل لو خلّيه

وسمع مما أقل لو

یا صدیقی اس نراع

یا صدیقی اس نملً

قل لى كِف نترك ذا الأشيا

قصةً حقيق بالحقْ "٣١٣

### مدغلیس ٤٥٥ هـ:

أحمد بن الحاج المعروف باسم مدغليس ٢١٤ من كبار الزجالين في الأندلس،

٣١٣- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج- ١، ص١٧٤.

عاش في عصر الموحدين. وهو الخليفة الأوحد لابن قزمان في زمانه، ويجعل الأندلسيون مكانته في الزجل شبيهة بمكانة ابن تمام في الشعر.

### ومن زجله المشهور:

لس تجد في كل موضع "ثلاث أشياء فالبساتين النّسيم والخضْرْ والطّيرْ شمْ واتنزّهْ واسْمعْ قمْ ترَى النّسيمْ يُولُولْ والطّيورْ علِهْ تغرّدْ في بساط من الزّمرد والثمار تنثر جواهر سقى كالسيف المجرّد وبوسط المرج الأخضر شفت الغدير مدرّع شبهت بالسيف لما ورذاذا دقّ ينزل وشعاع الشمس يضرب وترى الآخر يذهب فترى الواحد يفضيض والغصون ترقص وتطرب والنبات يشرب ويسكر ثم تستحي وترجع وتريد تجي إلينا في رياض تشبه لجنّا وجوار بحل حور العين تنظر الخلع تجنّـا وعشية قصيرا وشيّ تحمل طاقا عنّا لش تريد نفارقو هـــا وكأن الشمس فيها وجه عاشق إذ يودع تلهمك إلى الخلاعا استمع أمّ الحسن كف للمجون وللرقاعا بنغم ترد الأشياخ وما كرّرت صناعا غرّجت من غدو الليل

٤ ٣١- اسم مدغليس مركب من كلمتين، أصله مضغ الليس، والليس جمع ليسه، وهي ليقة الدواة، وذلك لأنه كان صغيرا بالمكتب يمضغ ليقته.

### ابن غرلة:

شاعر مغربي ومن أكابر أشياخهم، كان ينظم الموشحات والأزجال ويزنم فيها، عاش في عهد الموحدين. أصبحت موشحاته سببا لموته، لأنه كان عاشقا لأخت الخليفة ٢٦٦ عبد المؤمن التي تسمّى رُميلة أو رميكة، ونظم موشحة موسومة بالعروس تغزل فيها بعشيقته رميلة، فقتله الخليفة لتوهّمه من مطلعها وما يليه الاجتماع بها. وكانت هي أيضا تنظم الأزجال الرائعة.

إن ابن غرلة لما أخرجه الملك عبد المؤمن لقتله نظر إلى الناس وارتجل بيتا يستنجد به عشيرته لأخذ ثأره، ومن قوله:

"خدّها الأسيل بدت منه أنوار

طرفها الكحيل سُلّ منه بتار

ها أنا القتيل فهل بُوخذ الثار

قد أسرت عبدا ولم أك بالعبد

مُثُ لا محاله فاطلبوا دمي بَعدي "٣١٧

### أبو بكر الحصّار:

محد بن عبد الله بن عياش الحصّار المعروف بأبي بكر الحصار، وكان من كبار الزجالين ومن الرياضيين البارزين في المغرب، وله مقاطع من أزجاله، منها قوله:

"الذي نِعشقْ مليحْ والذي نِشربْ عتيقْ

٥١٥- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج ٢٠ص٠٢٢.

٣١٦- وفي رأي صفي الدين الحلِّي أنها ابنة الخليفة، لا أخته.

٣١٧- صفى الدين الحلي، العاطل الحالي، ص١٦-١.

المليخ أبيض سمين والشراب أصفر رقيق المليخ أبيض سمين لا مليح إلاً وَصول لا شراب إلاً قديم لا مليح إلاً وَصول إذ نقول روحك نريد لس يخالف ما نقول؟ والزياره كلِّ يوم لا مَلولْ ولا بخيلُ من زيارة بعد قد رجع بحَلْ صديق".

### ابن صارم:

أبو بكر الصارم الإشبيلي من الزجّالين المشهورين في الأندلس، اتّهم بالزندقة فطلب أن يُقتل فهرب إلى الشرف، لكنه احترق في بيت مهجور، ومن زجله المشهور:

"حقا نحبّ العقار فالدير طول النهار نُرتَهَن خلع أنا لـس قدّا عَنْ فـلانْ نشرب بِشقْف القدح كِف ما كانْ للـديرْ مـرْ وترانـي عيانْ للـديرْ مـرْ وترانـي عيانْ فالخبارْ وماع كانونْ بنارْ فالدكانْ ومذهبي فاشرابْ القديمْ وسكرا مَنْ هوْ المُنى والنعيمْ ولس لي صاحبْ ولا لي نديمْ ولس لي صاحبْ ولا لي نديمْ فقدتْ اعيانْ كبارْ واخلطنِ مع ذاالعيارْ الزمنْ فقدتْ اعيانْ كبارْ واخلطنِ مع ذاالعيارْ الزمنْ وانظر حقيق الخبر والعيان

٣١٨- ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، ج ١، ص٢٨٥.

# بحال خيالي رجع ذا الزمان فأحلى ما يوريك ديار غيبها واخرج جوار اليمن"<sup>719</sup>

### الدبّاغ:

أبوعلي الحسن بن أبي نصر الدبّاغ من أكابر الزجّال وصاحب كتاب "ملح الزجّالين" الذي نقل منه ابن سعيد في كتابه "المغرب في حلى المغرب". وهو إمام في الهجو على طريقة الزجل، والقول في اللياطة، ومن أزجاله "":

"لا مليح إلا مهاود لا شراب إلا مروّق اتَّكي واربح زمانكْ بالخلاعا والمعيشقْ يبكى الغمام ويضحك اقحوان مع بهار والمياه مثل الثعابين فذاك السواق دار المياه مثل الثعابين والنسيم عذريّ الأنفاسْ قد نحل جسمو وقد رقْ وعشيةً مليحه فتْنَ عنها المسك يَنْشَقْ الطيور تحكي المثاني وتسئقها أحسن سياقا في ثمارا يلهمون لزمان العشق طاقا فغصن لاخر يُقبّل وقضيب لاخر يعنّق وشعاع الشمس قد غاب وبقا فالجو نصور والشفق فالغرب ممدود قد كتب بزنجُفور أحرفا تقرى وتفهم فتراهم في سطور السماك ميما مدوّر والهلال نونا معرق

٣١٩- المصدر السابق، ص٢٨٦.

٣٢٠- المصدر السابق، ص٤٣٨،٤٣٩.

ونحن في طيب مدام قوم جلوس وآخر يميل ونديم يسقي نديم وخليل يهوي خليل وعذار الليل قد شاب لما أن دنا رحيل ودليل الصبح قدام قد ركب جوادا أبلق"

#### ابن عربي:

الشيخ الأكبر محي الدين بن عربي الأندلسي من أكبر المتصوفة في العالم الإسلامي، ومن أشهر وشّاحي وزجّالي الأندلس، ولد في مدينة مرسية سنة ١٦٥ م. قضى حياته بين مدن الأندلس وشمال أفريقيا بمقابلة المتعبدين. وفي سنة ١٩٨ م هاجر ابن عربي إلى الشرق وطاف في مدن الشرق العربي كبغداد وحلب والقاهرة والموصل، ثم استقر في دمشق وتوفي بها سنة ١٢٤٠م، تاركا وراءه عددا من المؤلفات، منها الرسائل الصغيرة والخطابات الضخمة والمقالات الفلسفية والأشعار الصوفية ٢٢١، وكان ينظم القصائد والموشحات والأزجال، ومن أزجاله قوله:

"يا طالب التحقيق انظر وجودك ترى جميع الناس عبيد عبيدك

قعدت في ساحل البحر الأخضر أرمت لي امواجُه الدرّ الأزهر فقلتُ لا تفعلْ يا قوتي الأصفر أ

وارم فيه تطلع إلى محيدك

أرمات لي فالحين مع در أكهب فقلت أو فيني عنبرك الأشهب

http://www.alhayat.com/article/1894269 - TT1

قالت نعم إنْكانْ تعملْ لي مركبْ

من عودك الفوّاح وخذ نزيدكْ

زبرجدك أخضر ومسك أذفر

ودرّياق الأكبر الله اكبرْ

فأنا والمطلوب وقال وعزر المطلوب

لمن تروني قل إليك نريدك

وأمشي على الساحل وأطلب وأفتش

ياقوتي الأحمر لعلّ تنعشْ

فإنْ لقيتُ إنسانْ أعمى أو أعمشْ

وقال لمنْ تطلبْ فقلْ لسيدكْ

يا طالبَ الصنعة دبّرْ حياتك

والنظر إلى الإكسير على صفاتك

تجده من ذاتك يسري لذاتك

مربع التركيب على وجودك

كبريتك الأمر لقد معلوم

وهو على التحقيق أجلّ معدوم المعدوم

خفي ظهر للعين مر موز ومفهوم المعين ال

فذابَ قد بانتْ حوار وزيدكْ

وعمت أسراره أركان جديدك

العبد إذا فرّط لابدّ يندامْ

ويعمل الحليلة ولا يفيد ثمّ

### فقاتُ قال قبلكُ من قد تقدّمُ من أول العاشور انظرْ فعيدكُ الحيلة وقتَ الضيق ما ليس يفيدكْ" ٢٢٢٣

### الشتشتري:

أبو الحسن علي بن عبد الله النميري الششتري، فقيه ومتصوف أندلسي من أهل ششتر بوادي آش، نشأ بوادي آش وتوفي بمصر سنة ٦٦٨هـ - ١٢٦٩م. فكان الششتري أول من أدخل التصوف في الأزجال واشتهر به، وله قصائد وموشحات وأزجال صوفية، وكتب ورسائل في التصوّف، ومن كتبه "المقاليد الوجودية في أسرار الصوفية". ومن أزجاله:

| "شَوَيْخ من أرض مكناس | وسط الأسواق يغني      |
|-----------------------|-----------------------|
| أشْ عليًا من النّاسْ  | وأشْ على النّاسْ منّي |
| أش عليّا يا صاحبْ     | مِن جميع الخَلايقْ    |
| افعل الخير تنجُو      | واتبعْ أهلَ الحقائقْ  |
| لا تقلْ يابني كلمهْ   | إلا إنْ كنتَ صادقْ    |
| خذ كلامي في قرطاس     | واكتبوا حِرْزَ عَنِّي |
| أشْ عليًا من الناسْ   | وأشْ على النّاس منّي  |
| ثم قول مبين           | ولا يحتاج عبارة       |
| أش على حَدْ من حَدْ   | افهَمُوا ذي الإشاره   |
| وانظروا كبْرَسِنّي    | والعصىي والعَزَارَه   |
| هكذا عِشْتُ في فاسْ   | وكذاك هونْ هوني       |

٣٢٢- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية ، ص٢٥٣.

وأشْ على الناسْ منّى أشْ عليّا مِن الناسْ إذ يَخْطر في الأسواق وما أحسن كلاموا تلتفِتْ لو بالأعناقْ وتَرَى أهلَ الحوانتُ وعكيكز وأقراق بغرارة في عنقوا كما انشا الله مَبْنِي شُوَيْخْ مَبْنِي على أساسْ وأشْ على النّاس منّى أشْ عليّا من الناسْ مَاأر قو ابمعنى لو ترى ذا الشويّخ أش نراك تتبعنا التفتْ لي وقالْ لي أنا ننصب لى زنبيل يرحموا من رحمنا ويقول دَعْني دَعْني وأقاموا بَيْن أجناسْ وأش على النّاس منّى أشْ عليّا من الناسْ مَنْ عَملْ يا بْني طيّبْ ما يُصيب إلا طيّبْ وفعالوا يعيّبْ لعيو بو ا سَينظر ْ يَبقى بَرّا مُسَيّبْ والمقارب بحالى يدري عُذرَ المغنّى "٢٢٣ مَنْ معوا طيبة أنفاسْ

### عبد العظيم:

محد بن عبد العظيم وشاح وزجال أندلسي عاصر الوزير لسان الدين بن الخطيب، وهو من أهل وادي آش، كان إماما في الطريقة الزجلية، وله من زجل يعارض به مدغليس بقوله:

"حلّ المجون يا أهل الشطار إ

٣٢٣- المصدر السابق، ص٢٥٤.

مذ حلّت الشمس في الحملْ تجددوا كلّ يوم خلاعا

لا تجعلو بينها ثمل

إليها يتخلعوا في شنبل

على خضورة ذاك النبات

وحل بغداد واجتاز النيل

أحسن عندي من ذيك الجهات وطاقتها أصلح من أربعين ميل أ

إن مرت الريحُ عليه وجاءتُ

لم تلتق الغبار أمارا

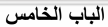
ولا بمقدار ما يكتحلُ

وكيف ولاش فيه موضع رقاعا

إلا ونسرح فيه النحل "٢٢٤

بعد أن نضجت الموشحات والأزجال في الأندلس انتقلت إلى الأراضي الأوربية، واستطاعت أن تأثر في أدبهم، وكان ذلك في القرون الوسطى مع شعراء التروبادور. لقد تأثر شعراء التروبادور في شعرهم شكلا ومضمونا بالموشحات والأزجال الأندلسية. والباب الخامس يناقش تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي والعربي.

٣٢٤- ابن خلدون، المقدمة، المجلّد ٣، ص ٤١٠,٤١١.



## تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي والعربي

الفصل الأول: العلاقة بين الموشح والزجل

الفصل الثاني: تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي

الفصل الثالث: تأثير الموشحات والأزجال في الشعر العربي

### الباب الخامس

## تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي والعربي

الموشح فن مستحدث في الشعر العربي، نشأ في أوساط الشعب الأندلسي خلال القرن الثالث الهجري على يد مقدم بن معافي القبري من شعراء الأمير عبد الله بن المرواني. يختلف عن ضروب الشعر الغنائي العربي في أمور كثيرة، وذلك بالتزامه بقواعد معينة في التقفية، وبخروجه غالبا على الأعاريض الخليلية، وباستعمال اللغة الدارجة أو العجمية في خرجته، وباتصاله القوي بالغناء.

بالإضافة إلى الجمع بين الفصحى والعامية تميزت الموشحات بتحرير الوزن والقافية وتوشيح أى ترصيع أبياتها بفنون صناعة النظم المختلفة من تقابل وتناظر واستعراض أوزان وقوافى جديدة تترك ملل القصائد، وتبع ذلك أن تلحينها جاء أيضا مغايرا لتلحين القصيدة، فاللحن يشتمل على تغيرات الهدف منها الإكثار من التشكيل والتلوين، ويمكن تلحين الموشح على أى وزن موسيقي، لكن عرفت لها موازين خاصة غير معتادة في القصائد وأشكال الغناء الأخرى. وكذلك تميزت الموشحة بألفاظها السهلة والموسيقية، فكلماتها سهلة وووسيقية، لذا كان من السهل تلحين الموشح غنائه بسبب نعومة ألفاظه وتعدد قوافيه وأوزانه، الموشح خالص من اللغة العامية مزين بالصور البديعية من الجناس والطباق والاستعارات والتشبيهات. وتميزت الموشحة أيضا بلغتها، فلغتها لغة عربية التي نظم بها الشعر منذ العصر الجاهلي. أما الخرجة التي كتبت بالعجمية تارة وبالعامية تارة أخرى، فهي تظرّف يستحسنه الوشاح لما في ذلك من متعة يتذوقها الناس. ولم تكتب كل الخرجات بالعجمية إلا بعض منها،

واقتصرت العجمية في الموشح على الخرجة فقط. أما الخرجات التي ابتعدت عن الفصحى فقد نُظمت بالعامية، والعامية لا يجوز أن تتسرب إلى الأجزاء الأخرى في الموشحة ٢٠٠٠.

ظهرت فن الموشحات في الأندلس بأسباب منها: جمال الطبيعة الخلابة في الأندلس وساعد على تفتح القرائح وظهور الموشحات، وظهور فن الغناء، فاستدعى ظهور نوع جديد من الشعر وهو الموشح امتاز بالموسيقى المطربة والمعاني المزيّنة التي تتناسب مع الغناء. ووجود ظاهرة اجتماعية، فالعرب امتزجوا بغيرهم من القوميات خاصة غير العربية، فكان لا بد من استحداث نوع جديد من الشعر بهدف تقليد الأعاجم. وكذلك سهول الموشحات للغناء والتلحين.

الزجل كذلك فن استحدثه الأندلسيون، وهو في الحقيقة أغنية شعبية تمثل ازدواج اللغة العربية في الأندلس لانقسامها بين لهجة دارجة ولهجة مكتوبة. ونشأ مرتبطا ً بالأغنيات الشعبية الأعجمية الشائعة يومئذ في الأندلس. ومر ً بأطوار قبل أن ينتقل من الشعبية الخالصة إلى يد الزجال الفرد الذي يمنحه قوة من شخصيته وتفننه، لذلك لم يسجل نماذج مبكرة من الزجل إلا في منتصف القرن الخامس الهجرى.

يوضح ابن خلدون على أن الزجل الأندلسي نشأ تقليدا للموشح، غير أنه لا يمكن الاعتقاد أن الشعراء لما عجزوا عن نظم الموشح نظموا فنا بعامية أهل الأندلس وسموه "الزجل"، لأن الذين أنشأوا الزجل لأول مرة هم المثقفون الذين كانوا ينظمون القصائد الفصيحة وينتمون إلى الطبقة الوسطى وليس العامة، وكان لاختراع هذا النظم تلبية لحاجة العامة في القول الرفيع والغناء المنسجم.

يقول ابن خلدون: " وأول من أبدع في هذه الطريقة الزجلية أبو بكر بن قزمان. وإن كانت قيلت قبله بالأندلس ولكن لم تظهر حلاها ولا انسبكت معانيها،

٣٢٥- الدكتور مجهد عباسة – الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. دار أم
 الكتاب، الجزائر، ٢٠١٢م. ص٨٤٥.

واشتهرت رشاقتها إلا في زمانه. وكان لعهد الملثمين. وهو إمام الزجالين على الإطلاق. قال ابن سعيد: ورأيت أزجاله مروية ببغداد أكثر مما رأيتها بحواضر المغرب. قال: وسمعت أبا الحسن بن جحدر الإشبيلي إمام الزجالين في عصرنا يقول: ما وقع لأحد من أئمة هذا الشأن مثل ما وقع لابن قزمان شيخ الصناعة"77".

والزجل نوع من الإنشاد العربي قريب إلى اللهجة االعامية أو هو شعر سهل الألفاظ يحسبه السامع أنه من اللهجة العامية لسهولته وتطويعه للغناء، وقد جاء على أوزان مختلفة وربما تكون غير مظبوطة الوزن الشعري يظبطها اللحن والتناسق الموسيقي المتجاوب معه، أي يفضل فيها التناسق الموسيقي على الوزن في حالة التفاضل بينهما ولو أنهما الواحد يكمل الآخر، بحيث يعدها السامع متناسقة مألوفة وقد قربت إلى اللهجات العامية منها إلى اللهجات الفصحى في أغلب الأقطار العربية فيما بعد تبعا لطبيعة البلد وحاجته الى الغناء "".

فالزجل تأثر بالموشح واستفاد من هيكله وتسلق على أكتافه. أما موشحة أبي بكر بن زهر - وهو شاعر من شعراء في عهد الموحدين- فاللغة المستخدمة فيها تكاد تكون لغة دارجة كلغة الأزجال، وفيها من سهولة الألفاظ وبساطة الأسلوب.

٣٢٦- ابن خلدون – المقدمة، ص١١٥٣.

<sup>.</sup>http://falih.ahlamontada.net/t273-topic - TYV

### الفصل الأول

### العلاقة بين الموشح والزجل

الموشح والزجل هما فنان شعريان مستحدثان يختلفا عن ضروب الشعر الغنائي العربي في أمور عدة وذلك بالتزامهما بقواعد معينة في التقنية وبخروجهما غالبا على الأعاريض الخليلية وباستعمال اللغة الدارجة أو العجمية في خرجتهما.

فالعلاقة بين الموشح والزجل أكثر مما يختلف بينهما. الموشح ضرب من ضروب الشعر العربي لا يختلف عن القصيدة التقليدية إلا في تعدد قوافيه وتنوع أوزانه. فالزجل كذلك ضرب من ضروب النظم يختلف عن القصيدة من حيث الإعراب والقافية كما يختلف عن الموشح من حيث الإعراب، ولا يختلف عنه من جانب القافية إلا نادرا.

الموشح والزجل من فنون الشعر الشعبي واتصلا اتصالا قويا بالغناء، وقد ظهرا أول مرة في بلاد الأندلس، وقد أكثر الشعراء بعد ذلك من نظمهما والتغني بهما وانشادهما كثيرا في دواوين وبلاطات الأمراء الأندلسيين أي كأنهما ابتدعا من قبل شعراء هذه البلاطات والداخلين في خدمة الأمراء والخلفاء في تلك البلاد، وذلك لحاجة هؤلاء إلى الغناء والطرب وبأساليب ومعان جديدة واضحة المعاني جلية الصورة سهلة الأسلوب تشنف الأذان وتطرب السامع بألحانهما الجميلة وكلماتهما الفياضة الداخلة إلى القلب مباشرة فتسر القلوب وتبهج النفوس. ثم انتقلا وانتشرا في البلاد العربية الأخرى انتشارا شديدا بالنظم والغناء أكثر ممّا انتشرا في بلاد الأندلس.

يتفق الزجل بالموشح بجميع أنحائها ـ بالبناء والأوزان واللغة والأغراض - . أما بناء الزجل فإنه لا يقل شأنا عن بناء الموشح، فالزجل يستفتح كالموشحة بالمذهب أو المطلع الذي يتكون عادة من أربعة أغصان يلي ذلك الدور، وكل دور ينتهي بقفل يكون مكونا من غصنين اثنين وتكون قافية القفل متحدة مع قافية

المطلع. أما الأدوار فإن لكل واحد منها قافيته الخاصة به، ويتكون الدور عادة من ثلاثة قسيمات، تكون أحيانا قسيمات بسيطة وأحيانا قسيمات مركبة. وينتهي الزجل عادة بخرجة من بحر وقافية المطلع والأقفال ٢٢٨.

أما أوزان الموشح فهو يتميز بأوزان لها من الحدة ما للقريض ولا تختلف عن أوزانه إلا شكليا. وكان أول من درس أوزان الموشحات ابن سناء الملك في كتابه "دار الطراز". لقد قسم الموشحات على قسمين، قسم جاء على أوزان العرب وآخر لاصلة له بأوزانهم. والقسم الذي جاء على أوزان العرب كذلك ينقسم إلى قسمين: قسم لا تختلف أوزانه عن أوزان الخليل وقسم ما تخللت أقفاله وأبياته كلمة أو حركة تخرجه عن أن يكون شعرا صرفا وقريضا محضا "٢٠٩. فأوزان الزجل ليس كلها من البحور التي استنبطها الخليل من الشعر، فمنها ما يوافق الأوزان الخليلية ومنها ما هو فرع منها وهو الغالب في الأزجال الأولى نظمت على منوال الموشحات التي طهرت في القرن الرابع الهجري والتي جاءت على منوال الموشحات التي ظهرت في القرن الرابع الهجري والتي جاءت على البحور الخليلية.

لغة الموشحات ليست لغة متميزة، وإنما هي اللغة العربية التي نظم بها الشعر. أما الخرجة التي كتبت بالعجمية تارة وبالعامية تارة أخرى فهي تظرف استحسنه الوشاح لِما في ذلك من متعة يتذوقها الناس. ولم تكتب كل الخرجات بالعجمية سوى بعض منها، واقتصرت العجمية في الموشح على الخرجة فقط، أو على جزء منها، ولم توجد موشحة واحدة تخللتها ألفاظ عجمية. فلغة الموشح إذن هي العربية.

٣٢٨- الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه- ص٤٦٢.

٣٢٩- الدكتور محمد عباسة – الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور.. ص: ٧٤- ٧٥.

٣٣٠- نفس المرجع ، ص١٢٩.

أما أكثر الخرجات التي ابتعدت عن الفصحى، فقد نظمها أصحابها بالعامية. والعامية لا يجوز أن تتسرب إلى الأجزاء الأخرى في الموشحة، وإلا أصبح الموشح مزنما. وهذا يدل على أن الموشحة نظمت في بداية الأمر كلها بالفصحى، ولما لجأ بعض الشعراء إلى تقليد فحول التوشيح وقعوا في التزنيم. وهذا الانحراف عدّه بعض المستشرقين اللبنة الأولى في تكوين الموشح بغية إرجاع مصدره إلى عناصر غير عربية.

مر الزجل الأندلسي بأطوار لغوية مختلفة، فكان الطور الأول اللغة الفصحى غير المعربة، وكان الزجل في ذلك الوقت، من اختصاص الطبقات المثقفة التي نسجته على منوال الموشحات. ثم بدأت تتسرب إليه عناصر اللهجة الأندلسية حسبما تقتضيه ضرورة الوزن والغناء عند أهل الأندلس، ومع ذلك لم يستطع الزجالون الأولون التخلص من الإعراب إلى أن جاء إمام الزجالين أبو بكر بن قزمان (ت ٥٠٥ هـ – ١١٦٠ م)، الذي مهد الطريق في ديوانه إلى العناصر اللغوية العامية التي غزت اللغة الرفيعة في الزجل. ولغة الزجل تتألف من هذه اللغة غير المعربة بالإضافة إلى عناصر لغوية أندلسية اختلطت فيها لهجات شمال إفريقيا مع لسان الوافدين من المشارقة والعناصر المحلية المولدة والمبتكرة التي يبيحها الزجال في نظمه. أما الذين نظموا الزجل فهم من الشعراء المثقفين الذين لجأوا إلى هذه العناصر وهذبوها، لأنه لا يمكن لأي واحد أن يقول زجلا، فهذا الفن يخضع للوزن والقافية ٢٣١.

كان غرض الغزل هو الشائع بين الأغراض في أول نشأة الموشح والزجل، ثم عالج الموشح والزجل أغراض أخرى مثل الوصف والمدح والفخر والرثاء والهجاء.

وبالجملة أن العلاقة بين الموشحة والزجل كثير والإختلاف بينهما قليل.

7.4

٣٣١ نفس المرجع، ص١٣١-١٣٢.

### الفصل الثاني تأثير الموشحات والأزجال في الشعر الغربي

### تأثير الشعر الأندلسي في شعر التروبادور:

التروبادور (Troubadour) هو شاعر جوّال أو موسيقي عاش في القرون الوسطي، وكان يؤدي أدوارا أو يخصص شخصا لتأدية هذه الأدور منشدا السعار ألفها عند الملوك والسلاطين في الجنوب الشرقي لفرنسا وسرقسطة في مملكة أراغون وضواحيها بالخصوص، أصل هذا النوع الموسيقي هو أندلسي، فكلمة تروبادور مشتق من طرب وكلمة دور. وكانوا يغنون الموسيقي متنقلين بين القصور، يعني كانوا يتجولون من قصر إلى آخر. ٢٣٢ كان لشعراء التروبادور الذين ينتمون إلى إقليم البروفانس في جنوب فرنسا صلة الوصل بين الشعر الغنائي الأوروبي والشعر العربي الأندلسي، ولا سيما موشحاته وأزجاله.

### الشعر العربي في أوربا:

عندما أعطى العرب أدبهم وشعرهم لأوروبا أعطوها شعرا عربيا خالصا لم يسهم في تطوره في مراحله الأخيرة إلى قوم استظلوا بالحضارة العربية وتأثروا بها وإن الشعر العربي لم ينتقل عن طريق الترجمة، وإنما انتقل من خلال عملية معقدة. "" لقد ظهر الشعر في أوربا منذ عصر قدماء اليونان، لكن الشعراء لم يعرفوا الشعر الغناني المقفى إلا في بداية القرن الثاني عشر للميلاد في جنوب فرنسا. وكان أول من نظم هذا الشعر الجديد في منطقة بروفنسا (Province) شعراء التروبادور (Troubadours). ثم انتشر بسرعة في جميع أنحاء أوروبا. يعد ظهور الشعر الغناني الأوكسيتاني في مطلع القرن الثاني عشر الميلادي من ظهور الشعر الغناني الأوكسيتاني في مطلع القرن الثاني عشر الميلادي من

https://ar.wikipedia.org/wiki- ٣٣٢

http://www.alriyadh.com/335295 - TTT

نتائج التغيير الذي وقع على منطقة البروفنس في جنوب فرنسا. ويتجلى هذا التغيير أيضا في اللغة الأكسيتانية التي التغيير أيضا في اللغة التي كتب بها هذا الشعر وهي اللغة الأكسيتانية التي استخدمها أهل الجنوب ثورة على اللغة اللاتينية من جهة، وتعبيرا عن أدب وطنى مستقل من جهة أخرى.

وكان اتصال البروفنسيين بحضارات الشعوب المجاورة من أندلسيين وصقليين عاملا مباشرا في تحرر أهل الجنوب من قيود الفرنجة الشماليين، وتكوين كيان سياسي واقتصادي وثقافي خاص بهم. فكان أول عناصر هذا الكيان شعرهم الغنائي وموضوع الحب الرفيع الذي اتبدعوه لأول مرة في أوربا.

الشعر الأوكسيتاني هو الشعر الذي نظم بلغة أوك، وهي لغة جنوب فرنسا دون شمالها، وتسمى كذلك الأوكسيتانية تنطق في لغتها الأصلية "أوسيتان"، كما يسمى أهلها بالبروفنسيين نسبة إلى منطقة البروفنس، لكن منطقة وجود هذه اللغة أوسع بكثير من منطقة البروفنس، فهي تكاد تنتشر في الجنوب كله. بالإضافة إلى تروبادور بلاد أوك الذين نظموا الشعر بلغتهم الأوكسيتانية، توجد شعراء تروبادوريون آخرون ولدوا خارج بلاد أوك أو من جنسيات أخرى نظموا الشعر بهذه اللغة، منهم هنري الثاني(Henry II) ملك إنكلترا، وألفونسو الثناني(Raymond Vidal) ملك أراغون، والتروبادور رايمون فيدال(Raymond Vidal) الكتالاني، والتروبادور صور ديللو (Sordel) الإيطالي، وكل هذه الأشعار يطلق عليها اسم الشعر الأوكسيتاني نسبة إلى اللغة التي نظمت بها لا إلى بلاد أوك، أما الأشعار التي نظمها التروبادور الإسبان والطليان بلغاتهم فلا تدخل ضمن الشعر الأوكسيتاني. هذا الشعر الذي نظمه شعراء التروبادور في إجلال المرأة الشعر الأوكسيتاني. هذا الشعر الذي نظمه شعراء التروبادور في إجلال المرأة وتمجيدها، لا يعكس بتاتا تقاليد المجتمع الأوروبي في ذلك الوقت، بل هو غريب

https://abbassa.wordpress.com/poesie-des-troubadours -  $\mbox{\em TT}\mbox{\em \footnotesia}$ 

تماما عن الأوروبيين. لكنه يشبه بعمق الشعر الأندلسي، وخاصة الموشحات والأزجال في أشكالها ومضامينها "٣٥.

### تأثير الموشحات والأزجال في شعر التروبادور:

### أ في نظام القافية:

لم يعرف الشعر الأوربي نظام القافية إلا بعد مطلع القرن الثاني عشر الميلادي على يد الشعراء التروبادور. ولم ترد القافية في الشعر اللاتيني والإغريقي، وإنّ أوفيديوس (Ovide) الذي يعتقد الأوربيون أنّ التروبادور البروفنسيين قد تأثروا بأفكاره في حبهم الكورتوازي، لم يجد في كتبه ولو قصيدة واحدة مقفاة على الأقل.

إن رواد الأدب الروماني وعلى رأسهم هوراس (Horace) لم يهتموا بالقافية في شعرهم، وكان شأنهم في ذلك شأن الشعراء الإغريق الذين قيدوا علومهم بالشعر، لكنهم لم يراعوا نظام القافية في نظمهم. وإن الأمم الأوربية التي جاءت بعدهم لم تعرف الشعر المقفى إلى بداية القرن الثاني عشر الميلادي، وهو العصر الذي ظهرت فيه القافية لأول مرة في الشعر الأوكسيتاني، الذي نظمه شعراء التروبادور في منطقة البروفنس.

إن نظام القافية في الشعر الأوربي قد استورد من العرب، وكان غيوم التاسع أول من نظم القافية الموحدة التي اشتهر بها الشعر العربي، وذلك في ثلاث قصائد من ديوانه. طرق الشعراء البروفسيون الشعر المصرع في كثير من قصائدهم، وهذا النوع من النظم يوجد عند العرب منذ العصر الجاهلي. لقد نظم التروبادور برنار مارتي (Bernart Marti) قصيدة من هذا اللون:

٣٣٥- مجلة حوليات التراث، مجلة علمية محكمة، جامعة مستغانم، الجزائر، العدد ١٤/ ٢٠١٤. ص٨-٩.

٣٣٦ - الدكتور محمد عباسة – الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص٢٦٠

"Faraiunversab son novelh E vuelhm'en a totzquerelar Qu'apenastrobi qui m'apelh Ni sol mi denhel'uelhvirar Trobatm'annesci e fadelh Quar no sail'averajustar"

استخدم برنار مارتي القافية (أب، أب، أب) فجعل صدر الأبيات على قافية وعجزها على قافية أخرى، وهذا النوع من الشعر يعد من الشعر التقليدي عند الشعراء العرب في المشرق والمغرب، وهو من الأراجيز ٢٣٧.

### ب. في بناء القصيدة

ص۲٦٩.

المطلع: في الشعر الأوكسيتاني يستهل الشعراء قصائدهم بالمطلع مثلما يرد في الموشحات والأزجال عند الأندلسيين، وقد استخدم البروفنسيون مختلف الأشكال الاستهلالية من المطلع المتكون من شطر واحد إلى المطلع المركب من عدة أشطر. كما استخدم البروفنسيون المطلع المركب من شطرين في بعض أشعار هم. ويرد في الشعر الأوكسيتاني المطلع المركب من ثلاثة أشطر، كما أكثر الشعراء كذلك من المطالع المتكونة من أربعة أشطر في أشعار هم وهذا النوع الأخير يغلب على الموشحات الأندلسية. لقد تطرق الشعراء البروفنسيون إلى مختلف المطالع في قصائدهم، إلا أن هذه النماذج وردت عند الشعراء الأندلسيين في الموشحات والأزجال قبل عصر التروبادور ٢٣٨

البيت: تسمّى المقطوعة الواحدة من القصيدة عند التروبادور بيتا (vers) وهي التسمية نفسها التي اتفق عليها الباحثون في الموشحات والأزجال، وقد يأتي

Y . Y

٣٣٧- الأراجيز مفردها أرجوزة، وهي شعر منظوم على قافية بحر الرجز، والرجز بحر معروف من بحور الشعر. ٣٣٨- الدكتور محمد عباسة - الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور.

الأبيات في الشعر الأوكسيتاني متفاوتة الأقسمة، فمنها ما جاء مركبا من أربعة أشطر من قفل من شطر واحد، وهذا الشكل استخدمه الأندلسيون في الأزجال.

ونظم البروفنسيون البيت المتكون من خمسة أشطر مع قفل من شطر واحد ومنهم التروبادور سركامون (Cercamon). ولم يكتفوا بنظم المقطوعة ذات القفل المتكون من شطر أو من شطرين، بل نظموا الأقفال المركبة من ثلاثة وأربعة أشطر على غرار ما يوجد في الشعر الأندلسي. لقد برع الشعراء الأوكسيتانيون في القوافي ولم يكتفوا بما نقلوه عن الأندلسيين بل أضافوا أشكالا أخرى إلى شعرهم، كما غيروا في الكثير من عناصر القصيدة.

القفل: الأقفال عند الشعراء البروفنسيين منها ما يكون عدد أشطره عدد أشطر المطلع نفسه، ومنها ما يكون عدد أشطره نصف عدد أشطر المطلع. وكان غيوم التاسع أول شعر أوربي استخدم الأقفال في الشعر إلا أنه أحدث تغييرا طفيفا خرج بها خروجا قليلا عن النماذج الأندلسية، إن غيوم التاسع قد أحدث بعض التغيير على القفل الأندلسي، بأن أدخل على القفل شطرا آخر قافيته من قافية أشطر البيت والقفل يسمى vuelta عند الشعراء التروبادور.

وفي الشعر الأوكسيتاني يلجأ الشعراء التروبادور إلى تفريق الأقفال عن غيرها من عناصر القصيدة بواسطة القصر أو الطول. وقد تخلو القصيدة الأوكسيتانية من المطلع وتكتفي بالأقفال، شأنها في ذلك، شأن الموشحات والأزجال الأندلسية. ومن هذا النوع أيضا "الفجرية" (Alba) التي تخلو من المطلع والتي تكون مقطوعاتها على رسم أ أ أب، ج ج ج ب، فهي تتخذ شكلا مربعا. غير أن الشكل المربع وجد في أشعار العرب قبل هذا العصر، استخدمه الشعراء في الأراجيز والمسمطات. لعل أول من ذهب بهذا النوع من النظم إلى أبعد الحدود

Y . A

٣٣٩ - نفس المرجع ، ص ٢٧٠

في بلاد الأندلس هو ابن قزمان الذي جاءت أغلب أزجاله مبنية على هذا الشكل. "٢٤٠

ويعد التروبادور غيوم التاسع أول من أدخل الشكل المربع إلى الشعر الأوكسيتاني لتأثره العميق بالأزجال الأندلسية، وهذا يتجلى في قصيدته الأخيرة المثبتة في ديوانه، والتي رسم قافيتها (أ أ أ ب، ج ج ج ب). "<sup>11</sup>

الخرجة: تعود الشعراء البروفنسيون على تذييل قصائدهم بقفل يسمّى (finida) بمعنى الخرجة. ظهرت الخرجة لأول مرة في الموشحات ثم في الأزجال، ولم يعرف الشعر الأوربي الخرجة قبل شعراء التروبادور الذين عاصروا أشهر الوشاحين والزجالين الأندلسيين. ترد الخرجة في الشعر الأوكسيتاني عند التروبادور بأشكال مختلفة، لكن أغلبها لم يخرج عن نطاق الشكل الأندلسي. فالخرجة عند الأندلسيين هي القفل الأخير من الموشحة أو الزجل، أما في الشعر الأوكسيتاني فقد تكون بعض الخرجات القفل الأخير من القصيدة. والبعض الآخر يأتي مع القفل الأخير مباشرة وبالقافية نفسها.

جاءت الخرجة في القصائد الأوكسيتانية شطرا مفردا كما جاءت أيضا مركبة من عدة أشطر، وهذا هو الشائع عندهم، فقد تكون الخرجة مركبة من ثلاثة وأربعة أشطر. غير أن البروفنسيين لم يكتفوا بخرجة واحدة فمنهم من نظم خرجتين متتاليتين في آخر القصيدة، وهذا ما لا يوجد عند الأندلسيين. وكان غيوم التاسع أول من نظم القصيدة ذات الخرجتين.

٣٤٠ - ابن قزمان: الديوان، تحقيق ف. كورينطي، المعهد الإسباني العربي للثقافة، مدريد ٢٠٠٠، ص٢٠٠

٣٤١ - الدكتور محمد عباسة – الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص٢٧١-٢٧١.

٣٤٢ - نفس المرجع. ص: ٢٧٣.

#### ج. الشكل الحواري:

تبنى القصائد الحوارية على عدد من المقطوعات، يتناوب على نظمها شاعران، وهي المساجلات التي تختلف شكلا ومضمونا عن أشعار الحوار الأوربية التي سبقتها كالمأدبات وغيرها من أشعار اليونان والرومان التي تختلف عن الشعر الغنائي الأوكسيتاني. والشرط في قصيدة المساجلة أن تكون مقطوعة الشاعر الثاني مطابقة لمقطوعة الشاعر الأول من حيث القافية والوزن وعدد الأبيات. وقد تُنظم المساجلة في مجلس بحضور الشاعرين كما تنظم أيضا بالمكاتبة مقطوعة بمقطوعة، وفي أحيان أخرى يكون الشاعر الثاني وهميا وتنظم القصيدة كلها من قبل شاعر واحد فقط. ففي هذه الحالة قد لا يكون الطرف الثاني التروبادور رامبوا دورانج (Raimbaut d'Orange) من أكثر الشعراء الذين نظموا المساجلات. ومن القصيائد التي نظمها في هذا الموضوع التانسو الذي كتبه المساجلات. ومن القصائد التي نظمها في هذا الموضوع التانسو الذي كتبه بالاشتراك مع الشاعر غيرو دي بورناي، والذي أوله: """

"Era'mplatzGiraut de Bornelh,
Quesapcha per c'anatzblasman,
Trobarclusni per calsemblan,
Aisso 'm digatz.
Si tan prezatz
So que vas totzescomunal,
Car adonctuchseranegal.

SenherLinhaure no-m corelh,
 Si quecs se trob'a so talan,
 Mas me eisvolhjutjard'aitan,

٣٤٣ - الدكتور محمد عباسة – الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور، ص : ٢٧٤.

Qu'esmaisamatz.

Chans e prezatz.

Qui-l failevetevenansal,

E vos no m'otornetz a mal."

يرد في شعر أوك نوع آخر من شعر المحاورة وهو المناظرة، التي يشترك في نظمها شاعران فأكثر. وفي الشعر الحواري طبيعة الموضوع تلزم التفريق بين قصيدتي المساجلة والمناظرة اللتين تتميزان بشكلهما من الأشعار الأخرى.

ظهر شعر المحاورة عند الأندلسيين قبل نشأة الشعر الأوكسيتاني وهو مستمد من شعر المساجلات والمناظرات العربي. وفي الشعر الأندلسي توجد طرق مختلفة في نسج هذا النوع من الشعر، فقد يشترك في نظم القصيدة شاعران أو أكثر، وقد يكون الشاعر الثاني امرأة شاعرة، أو ملكا أو أميرا، وقد تنظم هذه القصائد في مجلس أنس كما قد تحدث بالمكاتبة.

إن شعر المحاورة من مساجلات ومناظرات بين الشعراء وهو نوع من الشعر المقطعي الذي ظهر عند العرب قبل الموشحات والازجال، كان من بين الأشكال الشعرية الأخرى التي تأثر بها الشعر الأوكسيتاني، وإن أكثر الطرُق والمناسبات التي تنظم فيها هذا النوع من الشعر عند الأندلسيين قد حاكاها الشعراء البروفنسيون في نظمهم. أما الشعر الأوربي فلم يعرف هذا النوع من النظم قبل التروبادور. ومع ذلك يوجد هؤلاء الشعراء البروفنسيون الذين كتبوا بلغة أوك قد هذبوا شعرهم الحواري تهذيبا رائعا، ويتجلى ذلك في التزامهم طرقا محكمة في نظمهم هذا النوع من الشعر وتخصيصه مواضيع معينة لم ترد في الشعر الحواري الأندلسي.

٣٤٤- الدكتور محمد عباسة - الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص٢٧٧.

#### د. الاستعمال اللغوى:

نظم التروبادور قصائدهم باللغة الأوكسيتانية أو لغة أوك وكذلك استعمل بعض الشعراء مفردات أجنبية في شعرهم، فكانت أصله من اللهجات الأيبيرية واللغة العربية واللغة الإيطالية القديمة وكذلك الفرنسية. جاءت هذه المفردات متناثرة في ثنايا قصائدهم على غرار ما ذهب إليه ابن قزمان في أزجاله إذ كان يستخدم أحيانا اللفظ العجمي في نظمه. ومن الشعراء الذين يستخدمون مقطوعات كاملة بلغة أجنبية، وكان من أولهم غيوم التاسع الذي ضمّن قصيدته مقطوعة برمتها صعب على الدارسين تفسير معناها وتبيان أصلها اللغوي. ورثت هذه الطريقة عن الزجالين الذين سبقوه أو الوشاحين الذين كانوا يستعملون العجمية في خرجات موشحاتهم.

لقد نظم شعراء الأوكسيتانية بعض الأقفال بلغات أجنبية نقلا عن الأندلسيين الذين نظموا بعض الخرجات بالعجمية. وممن نظموا الخرجات بالعجمية في موشحاتهم قول يحيى السرقسطى الجزار في خاتمة موشحة له.

"بئس ما رام الرقیب وما سعی کلما یبدو الحبیب بدا معا قلما أشدو نجیب من ودّعا

كان استعمال العجمية عند الشعراء الأندلسيين لدوافع مختلفة منها الثقافية والاجتماعية، وقد تستعمل العجمية لإخفاء الأسرار عن الآخرين كما فعل السرقسطي في هذه الخرجة لما كتم السر عن الرقيب. أما الشعراء البروفنسيون فقد استعملوا الألفاظ الأجنبية عن لغتهم تقليدا للأندلسيين بفضل الخرجات العجمية التي تأثروا بها في مواضيع شتى. فالشعراء الأوكسيتانية نظموا

٣٤٥ - لسان الدين بن الخطيب: جيش التوشيح، مطبعة المنار. ص: ١٥٥.

قصائدهم بأكثر من لغة أجنبية. لقد نظم رامبو دي فاكيرا ( Raimbaut de ) وصائدهم بأكثر من لغة أجنبية. لقد نظم رامبو دي فاكيرا ( vaqueiras ) قصيدة بلغة مختلفة منها الأوكسيتانية والإيطالية والفرنسية والغسكونية والجليقية والبرتغالية.

استخدم التروبادور البروفنسيون ألفاظا مشتركة بينهم، بدأوا بها مقدمات قصائدهم، كلفظة "رفاقي" أو "خليليّ" (companho). وكان أول من استخدمها الكونت غيوم التاسع الذي بدأ بها قصائده. هذه الألفاظ المألوفة عند الشعراء الجاهليين، تعوّد الشعراء الأندلسيون على استخدامها في شعرهم قبل الشعراء البروفنسيين. يقول الكونت غيوم التاسع في بداية قصيدته.

"Compaigno, non puoscmudarqu'eo no m'effrei

"De novellas qu'aiauzidas e quevei

وترجمتها:

### "خليليّ، لقد أقلقتني كثيرا هذه الأخبار التي أسمعها وأراها"

لقد تعود الشعراء العرب منذ العصر الجاهلي أن يخاطبوا المرأة بصيغة المذكر، كأن يقال لها: سيدي ومولاي وحبيبي بدلا من سيدتي ومولاتي وحبيبتي. وقد الستخدمها الأندلسيون أيضا في شعرهم من موشحات وقصائد. هذه الصيغ استلطفها البروفنسيون ونقلوها حرفيا عن الأندلسيين إجلالا للمرأة واحتراما لها. وكان التروبادور غيوم التاسع أول من استخدم لفظة "سيدي" في الشعر الأوكسيتاني عند مخاطبته المرأة. لقد استخدم غيوم لفظة (mi dons) في بعض قصائده بمعنى سيدي أو مولاي، واستخدمها لأول مرة في الشعر الأوروبي. وقد استغذبها الشعراء التروبادور واستخدموها في شعرهم الكورتوازي. كما استخدم البروفنسيون لفظة حبيبي وصديقي عند مخاطبتهم سيداتهم في قصائدهم. وقد

٣٤٦ - الدكتور محمد عباسة الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص: ٢٨٠.

جاءت أشعار كثيرة من هذا النوع يخاطب فيها أصحابها سيداتهم بصيغة المذكر على غرار ما هو شائع في الشعر العربي من قصيد وموشح وزجل. ٣٤٧

#### الموضوعات الغزلية:

ومن الموضوعات التي تؤكد تأثير الشعر الأندلسي في شعر التروبادور الحب المؤانس أو الكورتوازية ٢٤٠٠. هو حب يسمو بقيّمه على أي حب فروسي آخر، هذا المفهوم يختص بتمجيد المرأة والخضوع لها، حتى وإن لم تبادل العاشق الشعور نفسه، فتكون المرأة التي يقصدها الشاعر البروفنسي في أغلب الأحيان من المتزوجات. وهذا تقليد للغزل العذرى الذي اشتهر به شعراء العذريين، غير أن حب العذريين لصاحباتهم بدأ قبل زواجهن.

أما أكثر الباحثين من العرب والمستشرقين يرون أن شعر الحب الكورتوازي الذي جاء به شعراء التروبادور البروفنسيون لأول مرة في أوربا، استورده الشعراء الأوكسيتانيون من الأندلس، لأن الحب المؤانس لا يعكس واقع المجتمع الأوربي في ذلك الوقت، وليس له صلة بالأدب الأوربي، وإنما هو من مقومات العرب "٢٤".

لقد طرق العرب موضوع الحب العفيف منذ زمن قديم، وقد انتقل هذا اللون إلى الأندلس، ونظم فيه كثير من الشعراء الأندلسيين، ثم انتقل إلى بلاد الإفرنج، فطرق الشعراء البروفنسيون الحب المؤانس ولكن لم تصل إلى درجة العفة العربية التي يتميز بها الشعراء العرب. فقد طرق بعض منهم خاصة المتأخرين هذا الباب واشتهروا به. ولعل غيوم دي مونتانياغول ( Guilhem de

٣٤٧ نفس المرجع. ص: ٢٨١.

٣٤٨- ظهر الحب الكورتوازي في البروفنس بجنوب فرنسا في القرون الوسطى عند الشعراء الفرسان. فالشاعر يلتزم بتخصيص كل مواهبه الشعرية لخدمة سيدته التي يحبها ويستوحي منها أفكاره وصوره.

٣٤٩- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثر ها في شعر التروبادور. ص: ٢٨٣.

الأوكسيتاني. وفي رأيه أن التروبادور القدامي لم يقولوا شيئا في الحب العفيف في الشعر وبالجملة أن الحب العفيف الذي ورد في الشعر الأوكسيتاني استورده بواسطة وبالجملة أن الحب العفيف الذي ورد في الشعر الأوكسيتاني استورده بواسطة الجونغلير "" من الأندلس، "وكان يمثل ثورة فكرية في وجه الكنيسة، فحاربه رجال الدين وعزموا على القضاء عليه بكل الطرق الممكنة، ذلك لأنهم اعتبروه دينا جديدا، رفع به الشعراء المرأة الأوروبية من وضعها الرديء إلى مستوى راق، يكمن في حريتها واعتبارها إنسانا لا يختلف عن الرجل من حيث حقوقه. وكانت الكنيسة لا تريد هذا التقديس والتبجيل للمرأة واعتبرت ذلك خارجا عن تعاليمها، فحاولت صرف الشعراء تجاه السيدة العذراء، ولاحقت كل من تجرأ على القول في العفاف ونفت بعضهم، وكان غيوم دي مونتانياغول أول من نفي المي أراغون" "".

ومن المواضيع التي تظهر تأثير الشعر الأندلسي في شعر التروبادور الحبيبة المجهولة، وهو يسمى أيضا بالحب المستحيل والحب البعيد، هذا الشعر يصور هموم الشاعر واشتياقه لرؤية حبيبته، التي لم يرها في حياته، وكان الشاعر غيوم التاسع أول من تطرق إلى هذا الموضوع، يقول في شعره ٢٥٠٠:

"Amigu' aiieu, no sai qui s'es,

Qu' anc non la vi, sim'ajutfes;

Ni' m fesque' m plassanique' m pes,

Ni no m'encau,

Qu' anc non ac Norman ai Frances

Dins monostau"

<sup>•</sup> ٣٥٠ هو المغنّي الجوّال الذي يتكسب بفنه ويضع موهبته الغنائية في خدمة التروبادور، وغالبا ما يكون من الطبقات الإجتماعية المتوسّطة أو الفقيرة.

٥٠١- د. محمد عباسة - الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص: ٢٨٦.

٣٥٢- المصدر السابق، ص٢٨٧.

#### وترجمتها:

"عشقت امرأة لا أعرفها ولم أرها في حياتي أبدا لا أحسنت لي ولا أساءت ليس في داري أجنبي لا نورماني ولا فرنسي"

في هذه القصيدة يتحدث التروبادور غيوم التاسع عن تعلّقه بحب امرأة لم يرها أبدا، ومع هذا يحبها ويتغزل بها. وهذا الموضوع لم يقع في الشعر الأوربي من قبل، أما العرب قد تطرقوا إلى هذا الموضوع في مختلف أشعار هم.

وممن اشتهروا بهذا الموضوع الشاعر التروبادورجوفري روديل (Jaufre Rudel) أمير بلايا الذي أحب امرأة من طرابلس الشرق، ولم يرها قط في حياته ولكنه كان يسمع عن أوصافها وخصالها من الحجّاج العائدين من الشرق، ومن شعره فيها الذي سمّاه " الحب البعيد":

"Nuilshom no' s meravill de mi S'ieu am so queja no' m veira, Que' l corjoid'autr' amor non ha Mas de celaqu' ieuanc no vi, Ni per nuilljoiaitan no ri, E no saiqualsbesm'envenra, aa"

وترجمتها:

"لا تلوموني إذا عشقت من لحم ترنسي أبدا

فهي وحدها من يجعلني سعيدا تلك التي لم أرها أبدا إنسي بهذا الحب مقتنع وأنا لا أعلم هل سيتحقق أم لا""٥٦

فهذا النوع من الغزل ظهر في الأندلس قبل عصر غيوم التاسع وجوفري روديل ورامبو دورانج، وقد ورد عند الأندلسيين في مختلف أشعارهم من قصائد وموشحات وأزجال. ويعد سعيد بن جودي أثا الأندلسي من أبرز شعراء الفرسان الذين اشتهروا بهذا الموضوع. فقد روي عنه أنه دخل ذات يوم مدينة قرطبة واقترب من قصر الأمير مجهد بن عبد الرحمن، فسمع صوت جارية تغني لابنه الأمير عبد الله، اسمها 'جيجان' كانت معروفة بالجمال والحسن، فهام بذكرها واشترى جارية من قرطبة سمّاها جيجان، ولكن هذا لم يخفف هموم حبه لها التي سمعها ولم يرها، فقال فيها شعرا كثيرا، منها:

"سمعي أبى أن يكون الروح في بدني أعطيت جيجان روحي عن تذكر ها فقل لجيجان يا سولي ويا أمليي كأننى واسمها والدمع منسكب

فاعتاض قلبي منه لوعة الحزن هذا ولم أرها يوما ولم ترني استوص خيرا بروح زال عن بدن من مقلتي راهب صلى إلى وثن" من مقلتي راهب صلى إلى وثن

ومن المواضيع التي تؤكد هذا التأثير في شعر التروبادور الفجريات، هو موضوع غزلي يتحدث فيه الشاعر عن لقاء الحبيبين في الليل إلا أنهما يستقصران الليل ويشتكيان من طلوع الفجر المبكّر، ولغيرو دي بورناي قصيدة في الفجريات التي يقول فيها:

٣٥٣- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص: ٢٨٩. ٢٥٥- سعيد بن سليمان بن جودي بن أسباط بن إدريس السعدي، أديب لاوشاعر وخطيب أندلسي،

وأمير ألبيرة، توفي سنة ٢٨٤ هـ.

٣٥٥- ابن الأبار – الحلة السيراء، تحقيق د. حسين مؤنس، ج ١، دار المعارف ، ط ٢، القاهرة ١٩٨٥، ص١٥٧ – ١٥٨.

"Belcompanho, en chantanvosapel
Non dormatz plus, qu' euaugchantarl'auzel,
Quevaiqueren lo jorn per lo boscatge
Etaipaorque 'l gilosvosassatge
Et ades sera l'alba"<sup>356</sup>

ترجمتها:

"أيها الرفيق الجميل إني أناديك لا تنم لقد سمعتُ العصفورَ يغني وسيأتي معه النهار عبْر الغابة فيهجَم عليكم الغيور إن لمحتكم وقريبا سيطلع الفجر"

وهذا النوع من الغزل ظهر في الشعر العربي قبل ظهوره في الشعر التروبادور، وطرقه أيضا الوشاحون الأندلسيون. ومن ذلك قول السلطان أحمد المنصور:

"وليالي الشعور إذ تسري ما لنهر النهار من فجر حبد الليل طال لي وحدي لو تراني جعلته بردي فاطميّا في خلعة الجعدي هي ليلي أخت بني بشري فأين أنت يا أبا بدر كم سقتنا ألطف من طلّ واجتمعنا وما درى ظلّي

٣٥٦- د. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في شعر التروبادور. ص: ٢٩٣.

#### واسترحنا من كاشح نذل

ونجوم السماء لم تدر "٣٥٧

رب ليل ظفرت بالبدر

وموشحة أبي بكر بن الصابوني (ت ٦٣٨هـ):

ما لليل المَشوق من فجر

"قسما بالهوى لذى حِجر

خمد الصبح ليس يطرّد

ما لليلي فيما أظن غد

صح يا ليل إنك الأبد

فنجوم السماء لا تسري"٢٥٨

أو تقضّت قوادم النسر

تؤكد هذه الأمثلة أن الشعراء الأندلسيين قد استخدموا هذا الموضوع بكل خصائصه قبل شعراء التروبادور، فلم يترك الزجالين موضوع استقصار الليل في زجلهم، وقد استخدم هذا الموضوع الإمام ابن قزمان في زجله الذي منه:

"الكلام يدورْ والشراب يُشربْ وأنا نغني وهي تطربْ وأنا نغني وهي تطربْ وطلبت منها الذي يطلبْ هي تقول نعم وتمنيني أصبح الصباح وهو الظالم لما أصبح ؟ قمت إلى غفارتي ولم نمهلْ قالت أن تمور أش تريد تعملْ قالت أن تمور أش تريد تعملْ

زَوَل الغِفارِه بعد وانزِلْ

٣٥٧- المقري – نفح الطيب، ج ٧، ص٧٣.

٣٥٨- ابن سُعيد - المقتطف من أزاهير الطرف، مستلة من كتاب " أعمال مهرجان ابن خلدون"، القاهرة ١٩٦٢، ص٤٨٢.

## قلت عن ذهب نمضي خليني إن ابن سُميدع أبو القاسمُ نريد ونمدحْ"

وفي الشعر الأوكسيتاني الذي نظمه الشعراء التروبادور في جنوب فرنسا موضوعات وأغراض أخرى التي لم تذكر هنا، تأثر فيها هؤلاء الشعراء بالشعر العربي خاصة بالموشحات والأزجال. ولم يقتصر التأثير العربي الأندلسي على شعراء جنوب فرنسا بل تأثر أيضا شمال أسبانيا المسيحي بالموشحات والأزجال الأندلسية. فشعراء النصارى الأسبان في عهد الأندلسيين نظموا أشعارهم على طراز الأراجيز التاريخية، وكذلك تأثر هؤلاء الشعراء أيضا بالمقامات والفروسية والتصوف ومواضيع أخرى في شعرهم ونثرهم.

#### الفصل الثالث

### تأثير الموشحات والأزجال في الشعر العربي

انتشرت الموشحات والأزجال في الأندلس وذاع شهرتهما وتعددت أغراضهما، وكثر الوشاحون والزجالون في الأندلس وأصبحتا سمة يعرف بهما العصر الأندلسي. وسرعان ما امتد تأثير هما إلى المشرق العربي لحلاوتهما وطلاوتهما على الأسماع، فقلد شعراء المشرق الوشاحين والزجالين الأندلسيين في نظمهم.

وقد انتقلت الموشحات إلى بلاد المشرق في القرن السادس الهجري مع الوافدين من الأندلس، فنزل بها محي الدين بن عربي في أواخر حياته، وحمل معه هذا الفن ونشره بين الناس. وجوّدوا فيه وطوروا في بنائه حتى نافسوا فيه أهل الأندلس  $^{09}$ . فظهرت الموشحات في الإسكندرية وبالتحديد في الدولة الفاطمية ( $^{24}$  ). وكان أول وشاحي هذه الدولة علي بن عياد الإسكندري ( $^{25}$  ).

وللمشارقة فضل كبير في تأسيس هذا الفن، فهم أول من وضع المصنفات الخاصة به التي توضح أقسامه وأصنافه وأوزانه، فظهرت الموشحات في بلاد المشرق وفي مصر خاصة في العصر الفاطمي، أما ازدهرت في مصر في العصر الأيوبي. فوضع لأول مرة في تاريخ هذا الفن كتاب مصري لابن سناء الملك الذي يوضح أصول هذا الفن وقواعده، ويبين خصائصه وطرق نظمه وأوزانه، فيعد كتاب "دار الطراز في عمل الموشحات" من أهم المصادر لهذا الفنّ. وهذا ما يصرح به ابن سناء في كتابه "ولما كانت الموشحات بهذه المثابة ولها في سوق الأدب هذه القيمة، ولم أر أحدا صنّف في أصولها ما يكون للمتعلم

٣٥٩- د. أحمد محمد عطا – ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، مكتبة الأداب، القاهرة ٢٠٠١م. ص٣٠.

٣٦٠- المصدر السابق، ص٤.

علي بن عياد الإسكندري المعروف بابن القيم من أهل الإسكندرية، عاش في زمن الخلافة الفاطمية وتوفي سنة ٢٦٥هـ، وهو من الشعراء المشهورين في ذلك الوقت.

مثالا يُحتذى وسبيلا يُقتفى، جمعت في هذه الأوراق ما لا بد لمن يعاينها ويعني بها من معرفته ولا غناء به عن تفصيله وجملته، ليكون للمنتهي تذكرة وللمبتدئ تبصرة" (٣٦١.

وقد نهج عدد كبير من الوشاحين نهج ابن سناء الملك في نظم الموشحات أو تأليف المصنفات الخاصة بها. ومن الكتب التي اهتمت بالموشحات كتاب "توشيع التوشيح" و"العاطل الحالي والمرخص الغالي" لصلاح الدين الصفدي، وكتاب "عيون الأنباء في طبقات الأطباء" وغيرها.

الموشحات المشرقية تختلف عن الموشحات الأندلسية في ناحية فنية هامة، ففي الموشحات الأندلسية كانت الكلمات هي التي تحدد الموشح وليس اللحن، وكان للموشح الأندلسي أوزانه الشعرية الخاصة. أما في الموشحات المشرقية فقد أصبح اللحن والأوزان الموسيقية هي التي تحدد الموشح، وبشكل خاص الأوزان "٢٦٢.

#### الوشاحون في المشرق:

وقد كثر عدد الوشاحين في المشرق خاصة في العصر الأيوبي والمملوكي، لأن الشعراء قد نظموا الموشحات كما نظموا الشعر، توضح الباحثة هنا ترجمة موجزة عن عشرة الوشاحين في المشرق. فمنهم:

#### ١ - ابن قلاقس الإسكندري

أبو الفتح نصر الله بن عبد الله بن مخلوف بن علي بن عبد القوي اللخمي الإسكندري، المعروف بابن قلاقس الإسكندري، لقب بالقاضى الأعز، هو كاتب

٣٦١- ابن سناء الملك، دار الطراز في عمل الموشحات، تحقيق: جودة الركابي، ط ١، دمشق ١٦٤- ابن سناء ١٨٤١، ص: ٢٤.

٣٦٢- حسّان عبّاس - الموسيقى التقليدية في سوريا، منظمة الأمم المتحدة، ص٩٠.

وشاعر نبيل من كبار الكتاب المترسلين "٢٦٦، عاش في القرن السادس الهجري. وكان شاعرا ووشاحا، وله ديواني شعر.

ومن موشحاته:

"يا كـواكبَ الرّاحِ في بروج اقداح مزّقي دُجَا الْهَمْ تَصْبَاحَ أَفْرَاحِي قَدْ تَبَسَّمَ الْفَجْرُ وتنسّم الزَّهْرُ و تَدَفَّقَ النّهْرُ واسْتَدَارَ تِ الْخَمْرُ

كَضِيَاءِ مِصْبَاحِ بَلْ ضِيَا اصباحِي فَاقْتَضِي لَهَا حُكْمِي إِنَّ الرَّاحَ للرَّاحِ مَضِياءِ مِصْبَاحِ مَا قَضيبُ البانْ مَاسَ فوقَ كُثْبَانْ مَاسَ فوقَ كُثْبَانْ

تَحْتَ العمرِ الثّاني فِي أَنْعَمِ فِتْيَانْ

يَا صُبُحِي ومِصْبَاحِي وَرَاحِي وتُقَاحِي وَاصِلْنِي على رَغْمِ أَنْفِ الْحَاسِدِ الَّاحِي

وَمَغَرّدِ غَنَّى فِي أَرَاكَةِ وَهْنَا

فَاغْرُبِ بِالمَعْنَى منْ عَلَى الأسنا

فَشَدَا بِإِفْصَاحِ عَنْ لِسَانِ أَمْدَاحِ مَا أَبَانَ مِنْ نَظْمِي عَجْزَكُلّ وَشَّاحِ وَصَنِعِيرَةِ الْقَدِّ عَدْدِي

مَثْلَ دَوْ حَةِ الرَّ نْدِ فَشَدَتْ مِنَ الوَجْدِ

أَوَّحْ أَوَّحْ أَوَّاحِي مَزْقَ الصَّبَى رَاحِي ايشْ تُقُولِي يَا أُمِّي سكْرانْ هُو أَمْ صَاحِي" ٢٦٠ أَق

#### ٢ - ابن الدهان الموصلي

أبو الفرج عبد الله بن أسعد بن علي، فقيه شافعي ونحوي ومهذب الدين الحمصي وأديب وشاعر. ولد بالموصل وأقام مدة بمصر ومدح طلائع بن رزيك وزير

٣٦٤-د. أحمد محمد عطا - ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، ص٤٤.

٣٦٣- د أحمد محمد عطا - ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، ص٢٣٧.

مصر ثم رحل إلى الشام، فولى التدريس بحمص واستقر به إلى أن توفي سنة ٥٨١هـ.

ضم ديوانه موشحتين في مدح الوزير طلائع بن رزيك، وهما من أقدم الموشحات الشامية ٣٦٠.

#### ومن موشحاته:

"الذّنب بُ ذنب طرفي في الحب إذْ رناللّذ ظلما وما جنا فكهم أخدذت قليسي نام في خفاء جسم في البرد ناحل لے یبق غیر رسے تحـــت الغلائــــــل ودمع عيني يهمي يسهدي عواذِلكي .....ا الثياب تخفيي ما بي مسن الضّنسا تنسے فیفطُنے ..... شـــــحوبي قد لج في ه واه أو في نوى قدف غَضبَانُ ما رضَاهُ منّے سے وی الناف يُسْــــرفُ فــــــى أذاه لا خــير فــ السّــرَفْ ج بّ بح ب حتف ی بجف و إذا دنا أو كان محسنا"٢٦٦ قَـــدْ فـــاق كـــــلّ حُسْـــــن

#### ٣- القاضي الفاضل

أبو علي عبد الرحيم بن علي بن محمد اللخمي المعروف بالقاضي الفاضل، قاض وشاعر وكاتب متفوق في الشعر والكتابة. ولد بمدينة عسقلان شمال غزة في

٣٦٥- مقداد رحيم – الموشحات في بلاد الشام منذ نشأتها حتى نهاية القرن الثاني عشر الهجري، مكتبة النهضة العربية، بيروت ١٩٨٧، ط ١، ص: ١٨٩.

٣٦٦- د. أحمد محمد عطا - ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، ص٤٨.

فلسطين عام ٢٩هـ، وانتقل إلى الإسكندرية ثم إلى مصر، كان يعمل كاتبا في دواوين الدولة ووزيرا ومستشارا للملك صلاح الدين الأيوبي لبلاغته وفصاحته، حيث قال فيه صلاح الدين: لا تظنوا أني فتحت البلاد بالعساكر إنما فتحتها بقلم القاضى الفاضل".

وله موشحة عارضها جماعة من المتأخرين، وهي:

فهل ترى نتعزّز والعزّ في الحب ذلّه "من لی به بدر کلّه قد حاز قلبی کلّه فما على الناس منّى رضیت فیه مصانی فلو مضى ذاك عنى وراحتي في عذابي فهل علمتم بأنّى لا شتاق قلبي لما بي أمسيت أحمل مقلة من المنام مقلّة لو زارها الطيف اغوز نوم يكون محلّه تجلو الدجى بشعاع مزجت منها كئوسا وقام للهو داع إذا تجـــلّت شموســـا قد سورت بشجاع فالروض بجلى عروسا

أشجار ها مثل كلّه فالروض مطرح بذلّه له من النهر فروز فانظر إلى صنعة الله" ٢٦٧.

#### ٤ - ابن سناء الملك:

أبو القاسم هبة الله بن جعفر بن المعتمد ابن سناء الملك، الملقب بالقاضي السعيد والمعروف بابن سناء الملك، شاعر مفتن أول من أدخل فن الموشحات إلى الشرق<sup>77</sup>. ولد بالقاهرة في حدود سنة ٥٥٠هـ (١١٥٥) ونشأ وافر السعادة في أسرة غنية، وتولّى منصب القضاة كأبيه. قرأ القرآن على القارئ الشريف الخطيب ودرس الحديث واللغة والنحو من العلماء البارعين. فقد أفادته مخالطة

٣٦٧- صلاح الدين خليل الصفدي – الوافي بالوفيات، ج ١٨، ط ٢، دار النشر ١٩٩١، ص٣٧٨. ٣٦٨- ابن سناء الملك، دار الطراز في عمل الموشحات، تحقيق: جودة الركابي، ط ١، دمشق ٩٤٩، ص: ٩.

هؤلاء العلماء، فبرع في العلوم الدينية والأدبية واللغوية. ولكنه منذ شبابه أظهر ميلا للشعر ولا سيما الموشح.

كان ابن سناء الملك يعجب بالشعراء الذين كانوا يهتمون بالصنعة وضروب البيان والبديع، ولذا كان يفضل من بين القدماء مثل أبي تمام والبحتري ٢٦٩. ربطت ابن سناء منذ شبابه علاقة متينة بالقاضي الفاضل، فقد قال عنه: "هو الأستاذ وأنا التلميذ له والمتعلم منه". فكان يجتمع معه بالقاهرة وخارج مصر، ويعرض عليه آثاره ويتقبل ملاحظاته ثم يتناقش معه في أمور الشعر والأدب. هكذا يرحل ابن سناء إليه عدة مرات عندما كان القاضي الفاضل بدمشق، فيجتمع إليه ويتحدث معه حتى أخذا تبادل الرسائل والكتب. ويحتوي كتاب "فصوص الفصول وعقود العقول"على كثير من الرسائل التي أرسلها القاضي الفاضل إليه والرد عليها. هذه الصداقة أدت إلى نظم عدة قصائد مدح فيها ابن سناء أدب صديقه و فضله ٢٠٠٠.

وقد تمكن ابن سناء الملك من الإتصال بالسلطان صلاح الدين الأيوبي مؤسس الدولة الأيوبية وحاشيته، فمدح صلاح الدين وأولاده وأخيه الملك العادل ووزيره ابن شكر.

ومن مؤلفاته: "روح الحيوان" وهو كتاب ملخص لكتاب الحيوان للجاحظ، وفصوص الفصول وعقود العقول، وديوان الشاعر- هو ديوان كبير يضم على ثمانية آلاف بيت، و "دار الطراز في عمل الموشحات" - هو من أشهر مؤلفاته، يبين كيفية نظم الموشحات وقواعد عروضها، ويشتمل موشحات الأندلسيين والمغربيين وتراجمهم المختصرة وموشحات ابن سناء الملك.

#### و من مو شحاته:

| قد سمعته النفوس | لها حسيس | "بنت الكرم                                           |  |
|-----------------|----------|------------------------------------------------------|--|
|                 |          | ٣٦٩- المصدر السابق، ص١٠.<br>٣٧٠- المصدر السابق، ص١٠. |  |

منه نفسي تسمع أمره

بأن أمسي أشرب خمره

أُذكى حستى منها بجمره

هذا عرْسي شربتُ سِرَّه

على رسمي تُجلى عروسُ لها الثيابُ كؤوس

يصغي ذهني يُجري أموري

على الحُسْن شربُ الخمور

أخت الدّن أم السرور

أجلو حزني منها بنور

يبدى نجمى منها الشموس قضبان بان تميس

وفي قسمي منهم غلام

أضنى جسمى فيه الغرام

فللضم منه القوام

وللشم وردٌ يُشام

وللثم عقد نفيس عقد نفيس عليه حبيس"

وقال أيضا:

"هب نسيمُ الكاسْ كنكْهة النــدِّ

يا طيبها أنفاس من جنة الخلد

فقل لغصن الآس يشربها عندي

وانسَ حديث الناس

فيها وهل تذكر وهل تشكر زمانا سر ودهرا مَر

٣٧١- المصدر السابق، ص١٠٤.

وعيشنا راخي وحكمي ماضي حتى على الشمس بَلا شَبْن شمس من الإشراق تهزأ بالشمس صيرت العشاق بالهمّ في لبس ويصبح المشتاق فيها كما يُمسى فكيف بالأفراق

من طرفها الأحور فكم حير وكم أسكر وكم أسهر وللحَين يرمى بأجراخ إلى أغراضي من أنفس الأنس"٢٧٦. ٥- ابن النبيه المصرى

كمال الدين على بن مجد بن الحسن الملقب بابن النبيه المصرى، أديب وشاعر بارع، ووشاح وزجال، مدح ملوك الأيوبيين واتصل بالملك الأشرف الأيوبي وكتب له الانشاء.

ولد بمصر وعاش بها ثم انتقل إلى بلاد الشام، حفظ القرآن وبعض الأشعار، ثم أخذ يتر دد على حلقات العلماء والأدباء وتفتحت ملكته الشعرية. تولى بمصر ديوان الخراج والحساب ومدح الملوك من بني أيوب ووزرائهم، ثم رحل إلى نصيبين وتوفى بها سنة ٦١٩هـ، وقال الملك الأشرف عند موته "مات رَب القريض" وله ديوان شعر مطبوع

وموشحته في مدح الملك الأشرف:

"قل لمن يلوم في مهفهفٍ أسمر في كثيبه الأعفر غصنه قو يم ثغره النّظيم مِسْكِر على سُكّر

آه لو سقاني أطفى حرّ نيراني دُرَرٌ ثمينه في الياقوتِ مكنونَه

٣٧٢- المصدر الشابق، ص١٠٢.

ما أشدّ حالى إذا لم أر وجهك

بِنتَ يا غزالي ووكّلتَ بي ذِكرَك

طالتِ اللّيالي من بعدكَ يا أيبك

هل أراك داتى ففرّ ع يا جاتى مُهجة حزينه في يديكمر هونه

تطيب الحميّا إذا كان ساقينا

واضح المحيّا كغُصن النّقا لينا

قال لی هنیّا فقل یا مغنینا

ليِّن البنانِ محياه بستاني لو غضَّ جفونه جنيت رياحينه" ٢٧٣

#### ٦- شهاب الدين العزازي:

أبو العباس أحمد بن عبد الملك بن عبد المنعم العزازي، ولد بمدينة عزاز بالشام ونشأ هناك، ثم انتقل إلى مصر ممتهن التجارة، وبها توفي سنة ٧١٠هـ. كان أديبا وشاعرا بارعا، جيد النظم مكثرا فيه، وله يد طولى في نظم الموشحات، وله ديوان شعر مخطوط بدار الكتب ٢٧٠.

يقول في احدى موشحاته في الغزل:

"يا ولاة الحبّ إنّ دمي سفكته الأعيُنُ النُّجُلُ

أنا مالي بالعيون يدُ

لا ولا صبر ولا جلد

شفّني منهنّ ما أجد

فتكت بي فتك منتقم بسهام راشها الكحل

بت مشغوفا بحبّ رشا

٣٧٣- د. أحمد محمد عطا - ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، ص٢٠٦. ٣٧٤- د. أحمد محمد عطا - ديوان الموشحات المملوكية في مصر والشام ( الدولة الأولى)، مكتبة الأداب، القاهرة ١٩٩٩، ص٨٤٠. بین حبّات القلوب نشا قد براه الله کیف بشا

صنم ناهِيكَ من صنم حائرٌ في خدِّه الخَجَلُ لاح بدرا وانثنى غُصْنا وأغار الظبئ حين رنا حَصْرُهُ المَكْسُوُّ ثوبُ ضنا

کم إلى کم يدّعِي سقمي و هْوفي دعواه منتحِلُ"<sup>٢٧٥</sup>

#### ٧- ابن نباتة المصري:

جمال الدين أبو بكر محمد بن محمد بن الحسن بن نباتة الفارقيّ، ولد بالقاهرة سنة ٦٩٦هـ، كرّس حياته لطلب العلم ودراسة الأدب، وقراءة الشعر ونظمه، حتى أصبح واحدا من أبرز الشعراء المصريين، ولم يصل إلى أسلوبه في التصوير وانسجام العبارة ورقّة اللفظ أيّ شاعر آخر من بعده. اهتمّ بالشعر وبدأ ينظمه في الرابعة عشرة من عمره. وله عدّة موشحات، يقول فيها:

"أحبتي وشبابي هذا أوان شرابيي المرخلاصة خمر مسرة النفيوس على أهلة فطير تحكي شفاه الكؤوس في العرب نامي الغروس في كف ظبي كبدر في العرب نامي الغروس الى الخطا ذي انتساب عدمت فيه صوابيي أما ترى الريح تجني طيب الحيوة لديها وروضة الحسن بُثني وجه السحاب إليها يكاد ان يتغني وقيع الرباب عليها

٣٧٥- المصدر السابق، ص١٩.

واطرب لوقع الرباب"٢٧٦

فاستجل وجه السحاب

#### ٨- ابن حجة الحموي

تقي الدين أبو بكر علي بن حجة الحموي الحنفي. شيخ أديب فاضل وشاعر جيد الإنشاء، ولد بحماة سنة ٧٧٧هـ ونشأ بها. وقصد دمشق ومدح أعيانها واتصل بخدمة نائبها، وزار مدينة القاهرة والتقى بعلمائها وملوكها، ثم عاد إلى موطنه حماة ولازم العلم والأدب حتى توفي سنة ٨٣٧هـ. ومن مؤلفاته بلوغ الأمل في فن الزجل.

#### ومن موشحاته:

"قالوا فلق الصبح لقد حاكاني بين الأفق فاضرب بعصا الجوزاء هذا الجاني تحست الفلق قرطاه بوجنتيه لما اتسقا قلبي خفقا والثغر غدا بينهما مُنتشقا لما عبقا ناديتُ وقد قبّاته حين سقى ريقا عبقا قد كنت رفيع القدر في الأعيان مفتي الفرق أصبحت مهتكا بلا كتمان بين الحلق" """

#### ٩ - ابن حجر العسقلاني

أبو الفضل أحمد بن علي بن مجد. محدّث وعالم، مولع بالأدب والشعر، لقب بشيخ الإسلام وأمير المؤمنين في الحديث. ولد على شاطئ النيل بمصر سنة ٧٧٧هـ من أصل شامي عسقلاني، له مصنفات كثيرة مشهورة في موضوعات مختلفة. وله ديوان شعر يضم سبع موشحات.

#### ومن موشحاته:

٣٧٦- فيليب قعدان الخازن – العذاري المايسات في الأزجال الموشحات، مطبعة الأرز جونية ١٩٠٢، ص٩. ١٩٠٢- فيليب قعدان الخازن – العذاري المايسات في الأزجال الموشحات، ص٨٠.

فما على محسن جُناح "سقِمتُ من بعدكم فعودوا عشقت بدرا بلا سرار أفلحتُ في حبّه فلاح لمّا بسَيْفِ الجُفُونِ صَالْ بدْرٌ أنا في الهوى شَهِيدُهُ ماض ومُسْتَقْبَلُ وحالْ وَطَرْفَهُ والجَفَا وَجِيدُهُ مَا علَّلَ القَلْبَ بِالمُحَالُ لوْ صَدَقَتْ بِاللَّقَا وُعُودُهُ رَأْيُ الَّذِيلَامني سديدُ حقّ وحقّ الهوى صرراحْ يا عاذلي في هوى المِلاح لكنّني لست باختياري يا أمّى الحبيب الذي نُريدو لو زار كان ابركو صباح أخذْ قُليبي معُو وراح "٣٧٨ لَمّنْ طرقْ أمسِ باب داري

#### ١٠- ابن عطار الحموي

شرف الدين بن العطار المحموي، أديب بارع متفنن، واحد من شعراء عصره ورؤساء زمانه. ولد سنة ٧٨٩هـ وتوفي بالقاهرة سنة ٨٥٣هـ، وله عدة موشحات.

#### يقول في احدى موشحاته:

"يا من هجر المحبّ لا عن سبب إلاّ وصبي سكن خفقان قلبي الملتهاب المضطرب واسكنه ولا تخف أذى من حرب يفديك أبي لا تخشى إذا سكنت من جثماني حرّ الحُرق واصبر سيفيض دمعي الطوفان تحت الحدق" ٢٧٩

٣٧٨- ديوان بن حجر العسقلاني، تحقيق السيد أبو الفصل حالة، المكتبة العربية، حيدر آباد ١٩٦٢، ص١١٧. ٣٧٩- فيليب قعدان الخازن – العذاري المايسات في الأزجال الموشحات، ص٨٢.

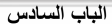
#### الزجل في المشرق:

انتقلت الأزجال إلى المشرق بعد أن ازدهرت في الأندلس، ثم اشتهرت وانتشرت في بلاد المشرق ولا سيما في مصر والشام، ولاقت قبولا حسنا في مختلف الفئات الشعبية لسهولتها وتحللها من قواعد اللغة والإعراب، حتى قيل أنها صارت في القرن السابع مروية في بغداد أكثر مما هي في حواضر المغرب ٢٨٠. فالمشارقة قد أولعوا بالزجل وأكثروا من أوزانه وتفننوا في إبداعه أنواع البديع، ومن أشهر هم علاء الدين بن مقاتل الحموي من أدباء الملك المؤيد والشيخ شمس الدين بن الصانع.

وقد بلغ شهرة الزجل شهرة عظيمة في عصر المماليك، وقد أبدع الزجالون في التعبير عن مكنون أنفسهم وتصوير واقعهم، والتغني بليالي الأنس والبكاء على الأيام الحلوة. ومن الزجالين المشهورين في المشرق: عبد الله الغباري وصفي الدين الحلي وابن النبيه المصري والوزير مجد بن عمر المعروف بابن المرحل.

وقد انتقلت الموشحات والأزجال إلى بلاد المشرق بعد أن ازدهرت في الأندلس ثم انتشرت في البلدان المشرقية، وأصبحت حيوية بنظمها ولحنها وغنائها حتى اليوم. والباب السادس يبين الموشحات والأزجال في العصر الحديث.

۳۸۰- مصطفى صادق الرافعي \_ تاريخ آداب العرب، ج٣، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان ١٣٠٠ ص١٣٠٠



# الموشحات والأزجال في العصر الحديث

الفصل الأول: الموشحات والأزجال في مصر

الفصل الثاني: الموشحات والأزجال في سوريا

الفصل الثالث: الموشحات والأزجال في لبنان

الفصل الرابع: الموشحات والأزجال في شعراء المهجر

#### الباب السادس

# الموشحات والأزجال في العصر الحديث

في منتصف القرن التاسع عشر وصلت الموشحات إلى مجموعة من الفنانين المشتغلين بالغناء والمهتمين به، اتخذوها وساهموا فيها بالنظم واللحن، ولم يقتصروا على حفظ القديم بدون التجديد بل حملوا راية التجديد في هذا القالب، فظهرت موشحات جديدة خلال القرنين التاسع عشر والعشرين. ومن هؤلاء الفنانين محمد عثمان ملحن موشحة " ملا الكاسات" الذي أسهمت ألحانه القوية مع صوت عبدَه الحامولي ٢٨٦، وأصبح الموشح جزء هامّا في الألحان الموسيقية.

ظهرت في أوائل القرن العشرين باقة من الموهوبيين مثل سلامة حجازي وداود حسني وكامل الخلعي حتى وصل إلى الموسيقار الشهير سيد درويش، وكان رائد الموشحات في العصر الحديث، ولكن المفارقة الكبيرة تمثلت في أن سيد درويش كان كخط النهاية في هذا الفن، فلم يتم تأليف أي موشح آخر بعده.

ازدهر في العصر الحديث اللحن والغناء للموشحات القديمة أكثرا من النظم، بدأ غناء الموشحات في أواخر الستينيات من القرن العشرين، كمادة تراثية عن طريق فرق إحياء التراث التي بدأت بفرقتين، هما فرقة الموسيقي العربية بقيادة عبد الحليم نويرة ٢٨٦ في القاهرة وفرقة كورال سيد درويش بقيادة الموسيقار محجد عفيفي ٣٨٦ بالإسكندرية، ثم ظهرت فرق أخرى كثيرة في مصر، خاصة في قوية لاستعادة التراث خلقت جمهورا جديدا من محبي الموشحات والفن القديم. وكثرت فرق الموشحات إلى حد وجود فرقة بكل مدينة، وظهرت فرق في

٣٨١- مطرب مصري ومجدد في الموسيقي العربية، ولد سنة ١٨٣٦م بمدينة طنطا.

٣٨٢- عبد الحليم نويرة ( ١٩١٦- ١٩٨٥) موسيقي مصري وقائد فرقة الموسيقى العربية.

٣٨٣- الفنان محمد عفيفي (١٩١٣ – ٢٠٠٣).

الجامعات لنفس الغرض، ثم بدأ غناء الموشحات بعد ذلك مطربون فرادى مثل فيروز وصباح فخري، وظهرت أجزاء من الموشحات كمقدمات لأغاني عبد الحليم حافظ وفايزة أحمد وآخرين ٢٨٠٠.

وأصبح للموشح وجود جديد له جمهور كبير واكتسبت الموشحات أيضا قيمة اجتماعية راقية نظرا للتطور الذي أدخل على طريقة الأداء في هذه الفرق موسيقيا وغنائيا، حيث اتسم الأداء بالدقة التي ساهمت في تصنيفه كفن من الذوق الرفيع. وانعكس هذا الإتجاه على الجمهور الذي أبدى انضباطا كبيرا وحسن استماع إلى عروض خصصت للموشحات، فإن الجمهور قد استجاب لشرط المنظمين دخول حفلات الموشحات بالملابس الرسمية كما ساهم في عودة الموشحات لاكتساب الجمهور شرقية ألحانها التي اشتاق الناس إلى الاستمتاع بفنونها بعد سنوات طويلة من التغريب والتجريب.

http://3olooom.yoo7.com/t96-topic -٣٨٤ https://www.middle-east-online.com -٣٨٥

# الفصل الأول **الموشحات والأزجال في مصر**

وصلت الموشحات في العصر الحديث إلى مصر عن طريق الفنّان شاكر أفندي بتلقين الحلبي، كان من أهل حلب وفد إلى مصر سنة ١٨٤٠م، قام شاكر أفندي بتلقين أصولها وضروبها لعدد من الفنّانين المصريين، فحفظوها بدورهم وأورثوها لمن جاء بعدهم، وممّن اهتمّ في الموشحات من مصر الفنّانون عبد الرحيم المسلوب ومجهد عثمان وعبده الحامولي وسلامة حجازي وداود حسني وكامل الخلعي وسيّد درويش.

هاجر الفنان أبو خليل القباني الدمشقي بعد وشاية حساده إلى الإسكندرية وشكّل فرقة الموسيقى، ولحّن للموشحات والأدوار، ومن أهم الموشحات التي لحّنها القباني هي: برزت شمس الكمال وحب سلمى قد دعاني والعيون النرجسية. وبعده يأتي الفنان صفر بك علي، فطالب بإلغاء الألفاظ التركية مثل يا لالي وأمان، ولحن كثيرا من الموشحات، منها موشح "يا قلبي من قال لك تعشق" من ابراهيم حسنى.

وقد ازدهرت الموشحات المصرية في زمن الخديوي اسماعيل باشا وجاء الفنان الكبير الشيخ محمود صبح الذي مزج بين الأنغام المصرية والتركية التي انتشرت في عموم البلدان العربية. وظهرت هناك مدارس مصرية متعددة في الموشحات أهمها مدرسة الشيخ درويش الحريري وله موشحات كثيرة منها موشحة "حبي زرني ما تيسر". وله دور "أحب اشوفك كل يوم" الذي غناه الفنان مجد عبد الوهاب، وهو من نظم حسن بك أنور. ومن أشهر تلامذة الحريري الموسيقار أحمد صدقي الذي يعتبر من أحدث ملحني الموشحات. ثم أقبل المصريون على غناء الموشحات حتى وصل الموشح الغنائي إلى قمته على يد مجد عثمان الذي لحن وغنى عدة موشحات.

بدأ المصريون على حفظة الموشحات، كانوا يقدمونها في الحفلات الخاصة والأيام الزفاف والمناسبات الاجتماعية الشعبية في فرق تسمى ب"الصهبجية"، فهم يجلسون في دائرة يتوسطهم ضابط الإيقاع عازف الدف وهو الرئيس، فهم يجلسون موشحاتِهم. هكذا انتشر الموشحات الغنائية على يد الصهبجية الذين هم بمثابة المدرسة المصرية الأولى في غناء الموشحات واستمرت إلى أواخر القرن التاسع عشر الميلادي، ثم ظهرت مدرسة ثانية وكان رائدها مجد عثمان حيث نقلها مع عبده الحامولي من المقهى إلى المجالس الخاصة في القصور، واستبدلت بعض الألفاظ التركية مثل أمان أفندم، وجانم، ودوس، وعمرم، بألفاظ عربية مثل "يا ليل يا عين". ومن أبرز ملحني الموشحات الغنائية في مصر: مجد عثمان وداود حسني وزكريا أحمد وكامل الخلعي وسيد درويش وغير هم ٢٨٠٠.

بالإضافة أن للزجل مكانة مرموقة في العصر الحديث، وهو نوع من الشعر العامي كالموشحات، وقد اختص به المصريون حتى يقال عنه الزجل المصري كما يقال المعنى السوري. وظهر في في مصر باقة من الزجالين المشهورين وبرعوا في النظم والتلحين، ومنهم بيرم التونسي الذي لقب ب'أمير الزجل في العصر الحديث.

# الشعراء والموسيقيون الذين ساهموا في تطويرالموشحات والأزجال في العصر الحديث

#### ١ - محد عثمان

هو ملحن ومغني ورائد من رواد الموسيقى البارزين، وعلم من أعلام الموسيقى المصرية. ولد في القاهرة سنة ١٨٥٥، شغف بالموسيقى في صغر سنه، وكان يقلد المغنيين ومنشدي الأذكار، فاكتشف والده هذه الموهبة وانضم إلى تخت

http://kanouz.ahlamontada.net/t6916-topic-٣٨٦ ٣٨٧- التخت هو جو قة الموسيقيين و المغنين

قصطندي منسي ٢٨٨، فدرس على يده العود والغناء. وبعد وفاة أبيه انضم إلى تخت على الرشيدي حتى تعمّق في فن الغناء وأصبح له لون خاص في التلحين، فكوّن تختا خاصا به الذي بلغ من الشهرة ما قارب شهرة عبده الحامولي. ويعتبر محجد عثمان من تلاميذ الشيخ الشلشموني ومحمود الخضراوي، وكذلك تعلم من الحاج الرافعي وحسن الجاهل ٢٨٩.

كان صوته جهوريا رخيما شجيا، ولذا كان يشرك معه في معظم أحيان مساعد ذو صوت رفيع يغني معه في الجواب بينما هو يغني في القرار. وكانت ألحانه مميزة وأخذ عنه الحامولي عددا منها وأعاد صياغتها وفق مزاجه، وكانت المنافسة على أشدها بين الصديقين عثمان وحامولي، فكان يغني عبده الحامولي دورا بلحن ينفرد به ويغني مجهد عثمان هذا الدور بلحن آخر "". سافر عثمان مع عبده الحامولي إلى الأستانة وتعرّف على بعض جوانب صناعة الموسيقي التركية واستفاد من خبراتهم. توفي عثمان بعد رجوعه من آستانة في ١٩ ديسمبر عام ١٩٠٠م.

ترك محجد عثمان وراءه إرثا كبيرا من الموشحات والأدوار، بعضها ما زال حاضرا إلى اليوم. ومن موشحاته:

#### ملا الكاسات وسقاني:

"ملا الكاسات وسقاني نحيل الخصر والقد حياة الروح في لفظه سباني لحظه الهندي مليمي لا تسل عني على عهدي أمان يا مليمي

أتاني زماني.

٣٨٨- عازف بيانو مشهور وملحن مصري، ورائد من رواد فن الموشحات.

http://www.amar-foundation.org/muhammad-uthman/?lang=ar - ٣٨٩

<sup>•</sup> ٣٩- نفس المصدر

- اسقنى الراح.
- هات يا أيها الساقى بالأقداح.
  - حير الأفكار.
  - يا غزالا زان عينه الكحل.

#### ۲ - سید درویش:

موسيقي ملحن ومغنّي مصري، يعد رائد النهضة الموسيقية العربية الحديثة في مصر والوطن العربي. ولد في الإسكندرية سنة ١٨٩٢م، ابتدأ حياته بتلاوة القرآن وإنشاد الموشحات والقصائد النبوية.

تزوج سيد درويش في السادسة عشر من عمره وصار مسؤولا عن عائلته، فاشتغل مع الفرق الموسيقية ولكن لم يكف منها، فاضطر أن يشتغل عامل بناء. وكان خلال عمله يرفع صوته بالغناء الذي يثير إعجاب العمال، وتصادف وجود الأخوين أمين وسليم عطا الله وهما من أشهر المشتغلين بالفن، في المقهى قريب من الموقع الذي كان يعمل به سيد درويش، فأعجبا بصوته واتفقا معه على أن يرافقهما في رحلة فنية إلى الشام. وأتقن منها أصول العزف على العود وكتابة النوتة الموسيقية، فبدأت تتفجر موهبته الموسيقية.

وقد تميزت موسيقى سيد درويش بالتصاقها بالجماهير، فألف كثيرا من المقطوعات الحماسية التي أطربت الجماهير في عصره، وعبرت عن مشاعرها وحماسها الوطني، وأهم ماألف في هذا المجال النشيد الوطني الذي وضعه للحركة الوطنية.

ذاع صيته بالأوساط الفنية بالقاهرة والشام ولبنان وغيرها، وأصبح يغني وينشد في المقاهي والأفراح، وانضم إلى فرق سليم عطا الله وسلامة حجازي، أعجب سلامة حجازي جدا بصوته وألحانه وشجعه عليها وليقدمه للجمهور.

توفي سيد درويش سنة ١٩٢٣م، بلغ إنتاجه خلال حياته القصيرة من القوالب المختلفة من الأدوار والموشحات والطقطوقة ورواية مسرحية وأوبريت. وله عشرات أدوار وأربعين موشحات. ومن موشحاته:

- "يا شادي الألحان
- منیتی عز اصطباری:

منيتي عز اصطباري زاد وجدي والهيام

من لحاظك كم أداري من سيوف مع سهام

يا آل وُدي ساعدوني و آشر عولي في الغرام

إني مغرم حبي هاجر ناري تضرم قلبي صابر

كم بيوعد ثم يخلف لم أخالف و هو يخلف

هو يخلف وإنت عارف

ولا أقولك ما علينا كن في حالك والسلام

- یا بهجة الروح
  - حبي دعاني
- یا تری بعد البعاد
- اجمعوا بالقرب شملي

#### ٣- كامل الخلعي

محمد كامل الخلعي ملحن ومغن وخطّ اط ورسّام وشاعر وأحد أبرز أعلام الموسيقى في مصر خلال القرن العشرين ، ولد بالإسكندرية سنة ١٨٨٠م وتعلم بالمدارس في القاهرة، بعد وفاة أمه هرب من منزله واشتغل بالتدريس وانضم

في فرقة سلامة حجازي مع المنشدين، درس كامل الخلعي أصول الغناء والتلحين على يد أبي خليل القباني وسلامة حجازي ٣٩١.

لحن الخلعي حوالي مائة موشح، لا يزال بعض موشحاته التي لحنها معروفا حتى اليوم. من أشهرها:

- حامل الهوى تعب زارنى المحبوب
  - هات یا محبوب کاسی
    - پاراعی الظبا
  - في هوى حاوي البها

| في هوي حاوي البها       | ضاع مالي والنُهي       |
|-------------------------|------------------------|
| عنه رضوان سها           | حُور عين أم مَلَك      |
| الهوى روض أغن           | والطلا سيف الحزن       |
| بين أرباب المسن         | نور الصفا قد أم لك     |
| قيل في الورد ضحى        | أنت خد تحترق           |
| كل حسن وضحا             | باللواحي تحت رق        |
| كم وكم نظ <i>مي</i> فتن | من فتاة أو فت <i>ي</i> |
| هذه ورق الفَنن          | ساجعات بالحِكم         |
| والنغـــــم             | من تآليف العجم "       |

#### ٤ - بيرم محمود التونسي

شاعر وأديب وزجال مصري من أصل التونسي، يعد واحدا من أبرز شعراء العامية وكتاب الزجل في القرن العشرين، وصفه النقاد ب'فنان الشعب ٢٩٢ و 'شاعر العامية الأول'.

٣٩٢- خير الدين الزركيلي- الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب المستعربين والمستشرقين – ج ٧، ص : ١٨٦

ولد محمود بن محمد مصطفى بيرم في حي الأنفوشي بمدينة الإسكندرية شمالي مصر يوم ١٢ آذار سنة ١٨٩٣م، لعائلة تونسية كانت تقيم فيها. وسمي التونسي لأن جده لأبيه كان تونسيا ٢٩٩٠م. وكان والده صاحب مصنع للحرير، وعندما بلغ الرابعة من عمره أرسله إلى كتاب الشيخ جاد الله، فحفظ بعض سور القرآن الكريم وتعلم مبادئ القراءة و الحساب.

لم يستمر محمود في الكتاب طويلا بسبب كرهه لمادة الحساب، ولكن والده أصر على استكمال تعليمه فأرسله إلى المعهد الأزهري بمسجد المرسي أبو العباس بالإسكندرية، فانتظم في الدراسة لكن وفاة أبيه دفعته إلى تركها حيث كان الثانية عشرة من عمره للبحث عن عمل.

وبعد وفاة أبيه مر محمود بظروف صعبة، إذ لم يوفق في إيجاد عمل، وسرعان ما توفيت والدته بعد أبيه بخمس سنوات، ولم يكن يمتلك إلا بيتا من ميراثه فباعه واشترى آخر أقل ثمنا. تزوج وهو السابعة عشرة من عمره لكن زوجته توفيت بعد ست سنوات وتركت له طفلين مجهد ونعيمة، فاضطر إلى زواج ثانية بعد ١٧ يوما من وفاة زوجته.

أحب بيرم منذ صغره الحكايات الشعبية فبدأ يقرأ قصص أبو زيد الهلالي وألف ليلة وليلة وعنترة بن شداد وسيف بن ذي يزن وغيرها، وكان يحفظ بعض أبيات الشعر الموجودة في هذه القصص، وبدأت هوايته تظهر مع قراءة الأشعار ابن الرومي التي تعلم منها ومن غيرها روح الهجاء والنفد اللازع. وأيضا قرأ لأبي الحامد الغزالي والمقريزي وعبد الله النديم، وكان إعلان مولد موهبته الزجلية متزامنا مع قصيدته الزجيلة التي كتبها عن 'مجلس البلدي' يذكر فيها:

يا بائع الفجل بالمليم واحدة كم للعيال وكم للمجلس البلدي

http://www.turess.com/alfajrnews/885 - ٣٩٣

وقد أثارت هذه القصيدة ضجة واسعة في مدينة الإسكندرية بعد نشرتها صحيفة الأهالي'، مما دفع بيرم إلى إعادة طباعتها وتوزيعها منفصلة، حيث وزع منها مائة ألف نسخة. كانت هذه البداية الفعلية لظهور موهبته في كتابة الزجل والشعر العامي، وكانت أزجاله الأولى مليئة بالدعابة والنقد الاجتماعي وتعتمد على السرد القصصى، مما جعل النقاد يسمونه 'فنان الشعب'.

وفي عام ١٩٢٠م التقى بالفنان سيد درويش فاتفقا على كتابة "أوبريت" يعلي همة المصريين في مواجهة المحتلين الإنجليز، فكتب بيرم "شهرزاد" التي يقول في مقدمتها:

أنا المصري كريم العنصرين بنيت المجد بين الأهرمين

أغضبت قصيدته المعنونة "البامية الملوكي والقرع السلطاني" الملك فؤاد فأصدر أمرا بنفيه خارج مصر سنة ١٩٢٠م، واستمرت رحلته القاسية في المنفى ١٨ عاما وتنقل فيها بين تونس وفرنسا. عانى فيها آلام جوع القلب والغربة وفقدان الأهل والأصدقاء حتى نجح في العودة مرة أخرى إلى مصر في أبريل ١٩٣٨م بعد وفاة الملك فؤاد.

التقى بيرم بالفنانة أم كلثوم نهاية ١٩٤٠م فكتب لها أكثر من عشرين أغنية، من أشهرها 'أنا في انتظارك' و'الأولى في الغرام' و'حبيبي يسعد أوقاته' و'أهل الهوى' وشمس الأصيل والحب كده وهو صحيح الهوى غلاب والقلب يعشق كل جميل، كما غنى له مشاهير الطرب مثل فريد الأطرش وشادية والكحلاوي.

حاز على جنسية المصرية سنة ١٩٥٤م، وقدم لها العديد من الأغاني الوطنية والأزجال. وله آثار كثيرة ومنها ديوان الشعر يحتوي آلاف القصائد والقطع الزجلية القصيرة والطويلة، والأغاني والموشحات وصدرت أعماله الكاملة في ثلاثة مجلدات.

أصيب بمرض الربو وتوفى في ٥ كانون الثاني ١٩٦١م.

#### من أزجال بيرم:

#### زجله في منفاه:

أنا التهيت وخدل زندي مانيش نبي الله غاندي الله غاندي يكون في عون اللي عملها إن كانت الغلطات عندي يكون في عون اللي عملها إن كان على الملح أكلنا وإن كان على السجن دخلنا والصوم نحلناه ونحلنا خلي اللي فاضل لرجالها ياما انطحن شاعر قبلي واللوح كتب له اللي كتب لي واشمعني شعرك يا غربلي خلاك تفوت من غربالها واشمعني شعرك يا غربلي وغشني سحر الوادي وغشني سحر الوادي من بعد ما عمرو دخلها الها الها ولادي

# ومن زجله أيضا:

"مرمر زماني يا زماني مرمر البنت ماشية من زمن تتمخطر والغفلة زارعة في الديوان قرع أخضر يا راكب الفيتون وقلبك حامي أسبق على القبة وسوق قدامي تلقى العروسة زي محمل شامي وأبوها يشبه في الشوارب عنتر".

٣٩٤- بكر، عبد الرحمن - الزجل والزجالون والصحافة الساخرة أبوبثينة.. أمير الزجالين، وكالة الصحافة العربية، ٢٠١٨.

# الفصل الثاني

# الموشحات والأزجال في سوريا

وكانت سوريا أحد ثلاثة بلدان ترعرع فيها الموشح في المشرق العربي، إضافة إلى مصر ولبنان. وكانت حلب مهد إبداع الموشح في سورية الذي انتقل إليها بفضل جهود الموسيقي الحلبي الشيخ علي الدرويش الذي نقل إلى حلب التراث الموسيقى الأندلسي وبشكل خاص النوبات ٢٩٥٠.

وكذلك ازدهر الزجل في سوريا وحظي بمكانة متميزة لدى السوريين، وبرز منهم كثير من الزجالين البارزين. ومن أنواع الزجل السوري الشروقي وبغدادي وعتابا وميجانا والقصيد والقرادي والحداء ومعنى وغيرها. وكذلك تأسس في سوريا فرقات زجلية عديدة، فأول فرقة زجلية أسس عام ١٩٦٥ عن طريق فؤاد حيدر وعلي جمعة ومجد التروزوري، وتأسس أيضا جمعية شعراء الزجل في مصر سنة ١٩٧١على هدف صون الشعر الزجلي والمساهمة في احيائه وحمايته وجمعه ونشره ٢٩٠٠. وخصص بعض الشعراء من الجمعية برنامج أسبوعي باسم ندوة الزجل في إذاعة دمشق، كما تخصص برنامج تلفزيوني في التلفزيون العربي السوري.

بالإضافة إلى الموشحات السورية ظهر في حلب 'رقص السماح' هو أحد أنواع الرقص التقليدي الجماعي الحلبي، يرتبط بفنون الموشحات وألحانها، ويرتدي الراقصون والراقصات لرقص السماح الأزياء التاريخية. ظهر رقص السماح على يد الشيخ عقيل المنبج، وتطور على يد عمر البطش أنه قام بإدخال العديد من التغيرات لجعل رقص السماح أكثر مواكبة للعصر ولإخراجه من الزوايا والتكايا الصوفية إلى المسارح.

٣٩٥- جريدة الوطن، الإثنين ٢٠ حزيران ٢٠١٦، العدد ٢٤٢٢ السنة العاشرة.

https://www.sana.sy/?p=398654 - ٣٩٦

# من الوشاحين والزجالين في سوريا:

#### ١ - أبو خليل القباني

هو موسيقي عبقري ومسرحي مبدع، ورائد المسرح الغنائي العربي ولد عم في ١٨٣٣. بداياته الموسيقية كانت في حلقات الذكر والزوايا الصوفية ومنها تعلم بعض الموشحات وتتلمذ موسيقيا على يد الفنان علي حبيب. ثم انتقل إلى حلب ليتعلم من الموسيقي أحمد عقيل وأتقن هناك الموشحات. وتقسم مسيرته الفنية إلى ثلاثة مراحل: الأولى من دمشق والثانية في القاهرة والثالثة من في دمشق من جديد.

#### ومن موشحاته:

'أفرغ الروض عليانا' و'اليوم يا بدري نزيل الهموم' و'آه من جور الغوالي' و'أي ظبي لوا عنى بعدا بالوصل تكرم' و'بالنهاوند الكبير' وبدر حسن لاح لي، وبرزت شمس الكمال، وراق أنسي، وشادن صاد قلوب الأمم، وشجني يفوق على الشجون، و صاح هات الراح، وعيد المواسم.

#### ٢- عمر البطش

عملاق الموشح العربي في القرن العشرين، أبدع مجموعة بديعة من الموشحات إضافة إلى إبداعه في رقص السماح ولد عام ١٨٨٥ في حيّ الكلّسة في حلب امتلك صوتا جميلا تتلمذ على يدى أقطاب الموسيقا في حلب مثل أحمد عقيل وأحمد مشهدي وأحمد الشعّار و صالح الجذبة. أهم مراحل حياته رحلته إلى العراق والعمل في فرقة الشيخ على الدرويش الموسيقية والتدريس في دمشق في المعهد الموسيقي التابع لإذاعتها فتتلمذ على يده الكثير من الموسيقيين كعدنان وزهير منيني وسعيد فرحات وبهجت حسان. ومن أهمّ ما يمكن أن يُذكر أيضا سيد درويش تتلمذ على يد عمر البطش وتعلم منه أساليب تلحين الموشح وأوزانه سيد درويش تتلمذ على يد عمر البطش وتعلم منه أساليب تلحين الموشح وأوزانه

وإيقاعاته أيضا يمكن أن يذكر مرحلة تدريبه لكورس إذاعة حلب في غناء الموشحات مثل صبري مدلل وصباح فخري ومصطفى ماهر.

موشحاته: بين قاسيون وربوة، وحسنك النشوان، وداعي الهوى قد صاح، ورمى قلبي، وصاح قم للحان، وطف يا داري، ومفرد الحسن المبين، وفتاكة اللحظ، وياعيونا راميات، زارني تحت الغياهب، وسحبان من صور حسنك، وطار عمر الليل عندى، وطلعة البدر المنير.

#### ٣- الشيخ على الدرويش

مؤلف وملحن وباحث موسيقي عمل على تطوير الموسيقى العربيّة، وحفظ تراثها من الضياع من المواليد مدينة حلب، ١٨٨٤ بدايته كانت من تكيا حلب فحفظ الأذكار والأناشيد الدينيّة، ثم تعلم الموشحات على يدي الموسيقيين أحمد الشعار وأحمد جنيد. درس الموسيقى العراقية والتركية والفارسية، وبحث في الموشحات من عهد الأمويين والعباسيين والأندلسيين. ودرس رقص السماح وموشحات أبي خليل القباني. ومن أهم محطات حياته السفر إلى تركيا وإلى مصر والعراق وتونس والمشاركة في مؤتمر الموسيقى العربية عام ١٩٣٢ وجولته في أوروبا لاطلاع على الموسيقى هناك.

ومن موشحاته: يا ساكنا بفؤادي، وماش الأعطاف أزرى، وهل لمفتون العيون السود، ويا قاتلي بالتهديد، وآه من نار جفاهم.

#### ٤ - مجدى العقيلي

هو باحث موسيقي ولد في حلب ١٩١٧ وتعلم الموسيقى على يد الشيخ على الدرويش، وعمر البطش، وبكري الكردي. تعلم العزف على العود، وأحاط بالنغمات والأوزان الموسيقية وقوالب الغناء الغربي، ومنها الموشح، وصنع آلة موسيقية جديدة هي الغانغيران مصنوعة من الخشب ووجهها من الجلد، تجمع بين آلتي العود والفيولونسيل. سافر إلى روما وترأس القسم العربي في إذاعة

باري، وتعلم هناك قواعد وعلوم الموسيقى العربية. درس الموسيقى في مدارس حلب ودار المعلمين مدّة ٣ سنوات، ثم سافر إلى الأردن لتشكيل فرقة موسيقية للجيش، ثم عمل كمراقب موسيقي في إذاعة دمشق عام ١٩٤٧، ثم عين مديرا لإذاعة حلب عام ١٩٤٩، ثم مديرا للمعهد الموسيقى الشرقي في دمشق ومستشارا موسيقيا في التلفزيون العربي السوري.

ومن موشحاته: أيها الساقي، وجادك الغيث، وأيا دارها بالحزن، وطال ليلي، ولو كنت تدري.

#### الفصل الثالث

# الموشحات والأزجال في لبنان

لبنان هو البلد الوحيد الذي كثر فيه عدد الزجالين، يوجد فيه آلاف من الزجالين، إن شعب لبنان كله يحب الزجل ويهتم به، وهم يرتجلون الزجل ارتجالا ويأتون فيه بمعان رائعة وأخيلة جميلة، يستوي فيه الرجال والنساء والشبان والشابات ٢٩٧٠.

وامتاز اللبنانيّون عن سواهم في الزجل أنّهم كَوّنوا فرقاً خاصة للزجل تجمع بين أعضائها أربعة زجّالين. ويكون رئيس الجوقة أقدمهم وأكثر هم شُهرة وخبرة في القول والإرتجال. هكذا خرجوا بهذا الشعرمن حيّز الخصوصيّة، أي خصوصيّة المناسبات الفرديّة، إلى حيّز العموميّة التي تتّخذه من المنبر ساعة لها. وانتقل الشعر الزجلي من المناسبة والهواية إلى الاحتراف، منذ تشكيل أول جوقة زجلية عرفها لبنان بمبادرة من جوقة شحرور الوادي عام ١٩٢٨، واشتهرت بشعراء ثبتوا فيها إضافة إلى الشحرور أسعد الخوري فغالي، كان هناك الشاعر على الحاج وأنيس روحان وطانيوس عبده واميل رزق الله. مع هذه الجوقة وصل الشعر اللبناني إلى مصر بعد ذلك انتشرت الجوقات في كل لبنان، ولم يكن للناس من سلوى بتجهون إليها غير الحفلات الزجلية في زمن لم يكن فيه تلفزيون أو فيديو أو حتى راديو، كانت الأيام شفهية. وبعد ما اتسعت الدائرة المرئية والمسموعة ظل الزجل على رونقه، ونجاحه في المهرجانات التي كانت تقام سنوياً، ويحضر ها الآلاف، وقد شارك فيها أقطاب الزجل أمثال جوقة خليل روكز، وجوقة زغلول الدامور، وجوقة محد المصطفى، وجوقة القلعة. ثم أتت فوضى الحرب اللبنانية، وانحسر الزجل في زمن التلفزيون إلى بعض الحفلات الصغيرة في القرى الجبلية

٣٩٧- بكر، عبد الرحمن - الزجل والزجالون والصحافة الساخرة أبوبثينة. أمير الزجالين.

# أشهر الجوقات الزجلية في لبنان:

كان الشعراء يسعون إلى تأسيس جوقات زجلية، وترئس هذه الجوقات دلالة على مكانتهم الشعرية في المجتمع، حققت شهرة كبيرة ومنها ما هو مستمر حتى اليوم.

- 1. جوقة شحرور الوادي: تأسست في ١٩٢٨. وهي من أولى الجوقات، حيث راودت الشحرور فكرة وضمت في بدايتها الشحرور أمين أيوب، ويوسف عبدالله الكحالة، وإلياس القهوجي، ثم انضم إليها بعد ذلك علي الحاج، طانيوس عبده، وأنيس روحانا. بعد وفاته انضم إلى الجوقة حسب وصية الشحرور الشاعر أميل رزق الله، وبقيت الجوقة محافظة على أعضائها إلى تاريخ وفاة الشاعر على الحاج عام ١٩٧١.
- جوقة بلبل الأرز: تألفت سنة ١٩٢٨، وأسسها وليم صعب الملقب ببلبل الأرز، وكان حينها في السادسة عشرة من عمره، بقيت حتى عام ١٩٣٧.
- 7. جوقة كروان الوادي: تألفت عام ١٩٣١، وكان يرأسها الشاعر كميل خليفة الملقب بكروان الوادي، وظهرت على شاشة التلفزيون اللبناني بحفلات أسبوعية.
- أ. فرقة زغلول كفرشيما: تألفت في عام ١٩٣٢، وكانت برئاسة ميشال القهوجي الملقب بزغلول كفرشيما، وبقيت حتى عام ١٩٦٥. وفرقة زغلول كفرشيما كانت منافسة لجوقتي شحرور الوادي والكروان.
- و إلياس القهوجي وسليم الفران ومتري الدَرزي، هي جوقة زجلية دون أن يكون لها اسم وأحيوا العديد من الحفلات، وبعد فترة قصيرة أطلقوا عليها اسم نسر المزرعة نسبة إلى لقب الشاعر متري الدَرزي.

- 7. الرابطة العاملية: تأسست سنة ١٩٤٣ برئاسة الشاعر علي الحاج البعلبكي.
  - ٧. جوقة أهل الإذاعة: تأسست في سنة ١٩٥٥.
  - ٨. جوقة الأرز: أسسها الشاعر حنا موسى سنة ١٩٤٤.
- 9. جوقة زغلول الدامور: أسسها الشاعر جوزيف الهاشم الملقب بزغلول الدامور سنة ١٩٤٤.
- 10. جوق الجبل فرحان العريضي: تأسست عام ١٩٥٣ برئاسة فرحان العريضي.

يميز الزجل اللبناني بمحاورات زجلية تجري بين الشعراء. أما الحوار الزجلي حرب فكري له أصول وقواعد، فيها الهجوم والدفاع والمناورة والاستدراج ٣٩٨، وكان خليل روكز مشهور بين شعراء الزجلية.

نموذج لمحاورات الزجلية بين خليل روكز وأنيس الفغالي ٢٩٩٠:

خليل:

يا أنيس لا تذمني ولا تحبني مشغول عقلى الشعر عارف شو بنى

أنيس:

بالصيف حرمتاك على نوم الغفا وبعدك لهاك كل حكايتاك جفا

٣٩٨- أسعد سعيد – الزجل في أصله وفصله، مجد المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، الطبعةالأولى ٢٠٠٩، ص: ١٨٣.

ع مجالي مشش شموخك رجعك مصاكر هت درب الجرد لولا من الحفا

خليل

بصيف وشتى نحن بنعرف أنت مين نقطة ندي بترنخك أربع سنين تا أطلع على الجرد ما عندي حنين وساعة ما بدي بطلع معلّي الجبين أسمى نبي ومن قبل كانوا الأنبيا ما يطلعوع الجرد إلاّ حافيين

أنيس:

تجاهاتني لكن أنا اسمى عريق ومن كبر عقلي هالحكي منك بطيق بهنيك ما زال الوعي عندك عميق من قبل ما كانوا الحفاة يبشرو وأنت حافي بس غيرت الطريق

أمّا الموشح في لبنان وهو نوع من الزجل اللبناني أطلق عليه 'الموشح الزجل اللبناني' أو القرّادي الموشح. فبنائه كالقرادي، فهو ينظم على تقاطيع وقواف معلومة بحيث لا يتقيد الناظم بقافية بل بقافيتين في المطلع والأدوار أما قافية الدور الأخير فتعود إلى قافية المطلع، ومثاله موشحة للشاعر طاليع حمدان:

خلّي الفستان البنّي المحروق يروق البنّي مش أكتر منّي عليكي محروق تاشعرك عطرو يدري عليي هادي بحسّو طفل وعا صدري عم بيدادي وتا ورد الحب العذري يحلى زيادي مسروقه منو مدري منك مسروق انتي الزهرة المخجولي قبال النحلات وجداديلك مغزولي بلون العسالات وتا تكمشني جدّولي بين النساسات إرخي الجدولي وقولي من حدّي مروق

الموشح الزجلي لون محبّب كثيرا بين النّاس، وهو يدخل قلوب الجميع بلا استئذان، وغالبا ما يغنّى على المنابر في الحفلات الزجليّة، وموضوعه دائماً الغزل، فيتبارى الشعراء الأربعة أعضاء الجوقة بالتغزّل كلُّ بحبيبته بشكل يثير إعجاب الجمهور، نظراً لوزنه الذي يمهّد للحنه الجميل. والموشح يسهل ويستحبّ تناقله وغناؤه لرقته ولحنه الشجيّ، وقد اعتمده الأخوان رحباني في

مسرحياتهم، وغنّاه مطربون كبار كفيروز ووديع الصنّافي ونصري شمس الدين وغير هم.

# من أهم شعراء الزجل في لبنان:

#### خلیل روکز

خليل روكز شاعر مبدع ومفكّر فيلسوف. أغنى الزجل اللبناني كتابة وارتجالاً وسما بالمنبر الزجلي إلى ذروة الكمال. ولد في وادي الليمون سنة ١٩٢٢. وكان له فضل تطوير المناظرات الشعرية بنقلها من صعيد العنتريات إلى صعيد الحوار الفكري البنّاء فتناول مختلف المواضيع وتصدى لأغلب المشكلات التي عاناها الإنسان في زمانه كما في كل زمان. ولا شك أن الخليل استطاع بموهبته الفذّة وسعة اطّلاعه أن يعالج كثيراً من المسائل الاجتماعية المهمة عارضا لها. توفى خليل روكز سنة ١٩٦٢.

# زغلول الدامور

هو جوزيف الهاشم الملقب بزغلول الدامور، شاعر لبناني من أشهر شعراء الزجل، ولد في بلدة البوشرية قضاء المتن في لبنان سنة ١٩٢٥، ويعود أصل عائلته إلى بلدة الدامور الساحلية.

ارتبط اسمه بشعر الزجل وبدأ ينظمه من عمر التاسعة، كان تلميذا في مدرسة جديدة المتن، ينتظر فرصة الساعة العاشرة لكي يخرج إلى الملعب حيث كان يجلس تحت شجرة وفي يده ورقة وقلم ويكتب الشعر، وكانت هذه في طفولته. لما بدأ جوزيف بقول الزجل صاروا يقولون هذا الصبي مزغلل يعني زغير، وترستخ لقب 'زغلول الدامور' وحلّ محل الاسم الأصلي، حتى أهله والجمهور بنادونه "زغلول".

وكان من رواد الزجل الذي اشتهرت به لبنان ومناطق من سوريا، اشترك في مسابقة للزجل نظمتها الإذاعة اللبنانية عام ١٩٤٥ وربح المسابقة.

#### موسى زغيب

هو شاعر لبناني من أشهر شعراء الزجل الملقّب ب "المَلِك"، وُلِدَ في حراجل عام ١٩٣٧. واعتلى المسرح حين كان في السابعة عشرة من عمره، وظلَّ رفيق الشاعر خليل روكز حتى وفاة هذا الأخير عام ١٩٦٢. وبعده رئس جوقة "خليل روكز"، ثم غير الإسم إلى "جوقة القلعة" التي لا يزال رئيسَها. ويُعتبَر موسى زغيب القُطب الأكبر في مباريات التحدّى بين الفِرَق الزجليّة في لبنان. وهو يختار خصومه برويّ، ولا يقبل النِّزال مع أيّ كان. وتقديرا لجهوده وشعره المميّز منحته الحكومة اللبنانيّة وسام الاستحقاق اللبنانيّ عام ١٩٧٣، لِنَسْرِه رسالة التُراث اللبنانيّ في لبنان وجميع بلدان الاغتراب. ويتميّزُ شعرُ زغيب بالعمق والصعوبة. فهو إنّما " ينحثُ من صخر"، مقارنًا مع الزغلول الذي وكأنّه "بغرف من بحر" لسلاسة تدفّقه وسهولة انسياب أبياته وأسلوبه السهل المُمتنع. وموسى زغيب خصمٌ عنيد وجبّارٌ صنديد يُحسَبُ له ألفُ حساب على المنبر.

#### طليع حمدان

طليع نجيب حمدان معروف بأبي شادي وملقب بشاعر المنبرين، هو أحد شعراء المنبر الزجلي. ولد في قرية عين عنوب سنة ١٩٤٤. بدأ مسيرته الفنية عام ١٩٦٣، وكانت أول حفلاته مع الشاعر أبو علي زين شعيب، وهو من شعراء الزجل المشهورين. استمر طليع حمدان في جوقة زغلول الدامور حوالي عشر سنوات، وبعدها أسس جوقة الربيع سنة ١٩٧٥.

# الفصل الرابع الموات والأزجال في شعراء المهجر

لما تأثر شعراء المشرق بالموشحات والأزجال ونظموا فيها موشحات وأزجال جميلة، ظهر هذا التأثير والتجديد في شعراء المهجر، فكان رغبتهم في التخلص من قيود الوزن والقافية، فتطلعوا إليها ومالوا إلى استعمالها والإكثار من نظمها، كما أنهم افتنوا في صوره وأشكاله افتنانا تبتعد عن القواعد والقوانين التي وضعها الوشاحون الأندلسيون. وفي ذلك تقول الدكتورة نعيمة مراد: "وإنما اتخذوه وسيلة للتخفيف من قيود الوزن والقافية الموحدة، فتلاعبوا بأقفاله وأبياته حتى نجحوا في تقديم صور أكثر لطفا ورقة من الموشحات الأندلسية ذاتها، وهي مليئة بالأفكار والحيوية والرشاقة"...

وقد ضمن دواوين شعراء المهجر موشحات كثيرة يحذون بها حذو الوشاحين، فتارة يأتون بموشحات ملتزمة بكل الشروط التي وضعها ابن سناء الملك للموشح، وتارة بموشحات غريبة وغير ملتزمة للشروط، وهذا النوع كثر في موشحاتهم. ومن ذلك موشح الياس فرحات، يقول فيه:

"عيناك عيناك يا غزالي قد خلتاني كما تشاء

سهران استعطف الليالي ولهان استنجد الماء

كم ليلة بتها أعاني بتها أعاني

حر الجوى وهو لا يطاق

أروني إلى البدر وهو ران

٤٠٠ كوثر هاتف كريم – البناء الفني للموشح النشأة والتطوير، رسالة الماجستير، وزارة التعليم العالي والبحث العلمي، ٢٠٠٢.

حتى كأن على اتفاق با حلوة الثغر واللسان كأس النوى مرة المذاق

جرعتنيها ولم تبالى اذلال من يعبد الأباء ما أرخص الأنفس الغوالي عند الغواني من النساء"١٠٠

فهذا الموشح من ناحية شكله موشح تام يشبه موشحات الأندلسيين لكنه يخرج عن قاعدة ابن سناء ذلك لأنه يتكون من أربعة أقفال وثلاث أبيات كما نظم ايليا أبو ماضي موشحا اقرعا متكونا من عشرة أبيات بعنوان 'متى يذكر الوطن النُوم' منه قوله:

"جلست وقد هجع الغافلون أفكر في أمسنا والغد وكيف استبد بنا الظالمون وجاروا على الشيخ والأمرد فخلت اللواعج بين الجفون وإن جهنم في مرقدي و ضاق الفواد بما يكتم فأرسات العين مدرارها ذكرت الحروب وويلاتها ما صنع السيف والمدفع وكيف تجور على ذاتها شعوب لها الرتبة الأرفع وتخضبت بالدم راياتها وكانت تذم الذي تصنع فبانت بما شددت تهدم صروح العلوم واسرار ها"٢٠٠

٤٠١ - د. محمد نعيمة مراد – العصبة الأندلسية، منشأة المعارف، مصر ١٩٧٧، ص: ١٩٢.

https://www.startimes.com/f.aspx?t=10330776 - 5 · 7

كما استخدم المهجريون الموشحات المرتبطة باللازمة وهذه اللازمة تتكرر بألفاظها بعد كل مقطع من الموشح من ذلك موشح الشاعر رشيد أيوب يقول فيه:

"يا خليلي إذ شط المزار بفؤاد ماله غير الزفير

وهمى دمعى لدى ذكر الديار خليانى

عندما اجلس في الليل البهيم ونجوم الأفق فوقي سابحات

في فضاء عنده النفس تهيم خلياني"\*٠٠٠

كما أنهم نظموا الموشحات على شكل المقطوعات فيقسم الشاعر موشحته إلى مجموعات. تحمل كل مجموعة منها قافية مخالفة للمجموعات سواء أكانت مقطوعات ثنائية أو ثلاثية فمن الثنائيات قول ميخائيل نعيمة في الموشحة بعنوان النهر المتجمد من قوله:

"بالأمس كنت مرنّما بين الحدائق والزهور

تتلو على الدنيا وما فيها أحاديث الدهور

بالأمس كنت تسير لا تخشى الموانع في الطريق

واليوم قد هبطت عليك سكينة اللحد العميق

بالأمس كنت إذا أتيتك باكيا سلّيتني

واليوم صرت إذا أتيتك ضاحكا أبكيتني" نعم.

ظهرت ألوان أخرى من التنويع الفني في صور الموشح فقد تنظم الموشحات على شكل مقطوعات أيضا لكنها تختلف عن المقطوعات الثنائية والثلاثية. وتكون هذه المقطوعة متكون من خمسة أبيات منها ثلاث أبيات في قافية متحدة

٤٠٤- ميخائيل نعيمة — همس الجفونّ، الطبعة السادسة، بير و ت لبنان ٢٠٠٤، ص: ٨.

٤٠٣ - كوثر هاتف كريم – البناء الفني للموشح النشأة والتطوير

واثنان في قافية متحدة لكنها مخالفة للثلاثة الأولى وهكذا تسير في باق المقطوعات وبقافية مختلفة عن المقطوعات الأخرى والأمثلة على هذا النوع كثيرة منه موشح بالأمس للشاعر جبران خليل جبران يقول فيه:

"كان لي بالأمس قلب فقضى وأراح الناس منه واستراح ذاك عهد من حياتي قد مضى بين تشيب وشكوى ونواحي إنما الحب كنجم في الفضا نوره يحمى بأنوار الصباح وسرور الحب أحلام تزول عندما يستيقظ العقل السليم" وسرور الحب أحلام تزول

ولأبي ماضي موشح عنوانه أمة تفني وأنتم تلعبون نظمها على هذه الشاكلة من التقسيمات يقول فيها:

"أعلى عيني من الدمع غشاء أم على الشمس حجاب من غمام غامض نور الطرف أم غارت ذكاء لست أدري غير أني في ظلام ما لنفسي لا تبالي الطربا أين ذك الزهو أين الكلف؟ عجبا ماذا دهاها عجبا فهي لا تشكو ولا تستعطف ليتها ما عرفت ذاك النبا فالسعيد العيش من لا يعرف لا ابتسام الغيد لا رقص الطلاء يتصبّ اها ولا شدو الحمام بالكرى عني وبي عنه جفاء أنا وحدي... أم كذا كلّ الأنام؟" ٢٠٠١.

كذلك استخدم الشعراء المهجريون الموشح الذي يتألف من مقطع قوامه ثمانية ابيات تشكل قوافيها على النحو الآتى أب أب أب ج د ومن ذلك موشحة إيليا أبو

٤٠٥ - كوثر هاتف كريم – البناء الفني للموشح النشأة والتطوير.

٤٠٦-ميرزا، زهير - ايليا أبو ماضي شاعر المهجر الأكبر: شعر ودراسة، دار البيقظة العربية للتأليف والترجمة والنشر، ١٩٦٣، ص: ١٩٤٤.

ماضي متى يذكر الوطن النوم. وهذه الأشكال التي ظهرت للموشح عند شعراء المهجر كانت ذائعة ومتداولة في التراتيل الكاثوليكية في سوريا ولبنان خلال القرن التاسع عشر وقد تأثر بها كثير من الشعراء، كذلك يرجع إلى الثقافة الخاصة التي تلقاها هؤلاء الشعراء في المهجر الأمريكي فكان نعيمة ونسيب عريضة على سبيل المثال من مدرسة الروم الارثونكس وجبران خليل جبران وباحوط كانا من مدرسة الموازنة وهذه المدارس كانت مرتبطة بنشاط الارساليات البروتستانتية والتأثير الكبير في الترانيم المسيحية والتي توضحت في الأمور الخاصة بالشعر المهجري وخاصة في استخدام الشكل المقطعي. وهناك صورة أخرى للموشح المهجري وهو المواكب ذات القوافي العشر لجبران خليل جبران وقال عنه الدكتور البصير إنه موشح معقد التركيب غريب في بابهيتألف من سبعة عشر دورا يتألف أحد عشر منها على وجه التالى: أربعة قافيتها الراء المضمومة دائما، وأربعة أبيات لها قافية أخرى تتغير في كل دور، وبيتان قافيتها مغايرة لقوافي الأبيات السابقة أما الأدوار الستة الأخرى فهي على عدد الأبيات السابقة في ترتيب قوافيها، إلا أنه لا يلتزم عددا معينا في الأبيات التي قافيتها على الراء المضمومة ولذلك بلغت الخمسة في ثلاثة أدوار والستة في اثنين والسبعة في واحد. ثم اتبع هذه الأدوار المعقدة قطعة من بيتين متفقين في القافية، قطعة أخرى مؤلفة من أربعة أبيات متحدة القافية أيضا فسبع قطع يتألف كل منها من بيتين قافيتها موحدة كذلك تلى ذلك قطعة قوامها ثلاثة أبيات قافيتها الراء المضمومة والتي التزمت في كل ما يشبهها من الأبيات الموجودة في الموشح وهذا مقطع منها:

"وأفضل العلم حلم إن ظفر تبه وسرت ما بين أبناء الكريسخروا عن قومه وهو منبود ومحتقر فإن رأيت أخا الأحلام منفردا عن قومه وهو منبود ومحتقر عن أمة برداء الأمس تأتزر

| وهو الغريب عن الدنيا وساكنها | وهو المجاهر لام الناس أو عذروا |
|------------------------------|--------------------------------|
| وهو الشديد وإن أبدى ملاينة   | وهو البعيد تداني الناس أمهجروا |
| ليس في الغابات علم           | لا ولا فيها الجهول             |
| فإذا الأغصان مالت            | لم تقل هذا الجليل              |
| إنّ علم الناس طرّا           | كضباب في الحقول                |
| فإذا الشمس أطلّت             | من ورا الأفاق يزول             |
| أعطني الناي وغن              | فالغنا خير العلوم              |
| وأنين الناي يبقى             | بعد أن تطفي النجوم"٢٠٠٠.       |

ولم يقتصر تأثير الموشحات والأزجال في البلدان المذكورة هنا ولكن شاع شهرتها إلى البلدان العربية الأخرى كالعراق والأردن والفلسطين وغيرها. فينظم الشعراء قصائدهم على منوال الموشحات والأزجال.

٤٠٧ - جبران خليل جبران – المواكب، ص: ٢٩.

# خاتمة

الأندلس تقع في شبه الجزيرة الأيبيرية. وهي معروفة بالفردوس الإسلامي المفقود بطبيعتها الخلابة وبقصورها الجميلة وحدائقها البديعة ومساجدها الشامخة التي فقدها المسلمون في سنة ٢٩٢م.

فتحت الأندلس في عهد الخلافة الأموية على يد القائد طارق بن زياد والوالي موسى بن نصير سنة ٩٢هـ. واستمر حكم المسلمين فيها ثمانية قرون وحكمها في هذه القرون الخلفاء والولاة وملوك الطوائف وغير هم. تقلبت خلالها بين قوة وضعف ووحدة وتفرق وعزة وذلّة. وسقطت الأندلس من أيدي المسلمين سنة 1٤٩٢.

انتشر الشعر العربي في الأندلس بعد أن استقر المسلمون فيها. وكان الشعر الأندلسى تقليدا للشعر العربي في المشرق في أغراضه ومضامينه، فقد برع الشعراء بنظم الشعر في جميع أغراضه التقليدية من الغزل والتصوف والزهد والحكمة والمدح والهجاء والفخر. ثم ظهر التجديد في شعرهم وطوروا على أغراضه وزادوا عليها رثاء المدن والممالك الزائلة وشعر الإستغاثة. فقد أحدث شعراء الأندلس فنين جديدين اللذين لم يظهرا في بلاد المشرق. وهما الموشحات والأزجال.

ظهرت الموشحات لأول مرة في بلاد الأندلس في القرن الثالث الهجري. وهو نوع من الشعر العربي لا يختلف عن القصيدة إلا في تعدد قوافيه وتنوع أوزانه أحيانا. كما يختلف عنها أيضا في تسمية أجزائه.

والموشح يعد ثورة على الطريقة التقليدية التي تتقيد بوحدة الأوزان والقوافي. بحيث أنه يعتمد على أكثر من وزن داخل قصيدة الواحدة، كما أن أوزانه تنقسم إلى قسمين قسم جاء على أوزان أشعار العرب، وقسم لا مدخل لشيء منه في

شيء من أوزان العرب. وأمّا لغة الموشحات فهي عربية دون الخرجة التي تكتب بالعامية أو العجمية أحياناً.

اقتصرت الموشحات في أول ظهوره على غرض الغزل، بعد تطوره وشيوعه طرقت الموشحات جميع الأغراض التي عرفها الشعر العربي التقليدي. وظهرت أسماء لامعة في هذا الفن كلسان الدين بن الخطيب والأعمى التطيلي وابن سهل الأندلسي وغيرهم.

أمّا الزجل فهو فن مستحدث ظهر بالأندلس في أواخر القرن الرابع الهجري. فقد ظهر بعد الموشح شبيها له في بنائه وأجزائه وأغراضه. وازدهر الزجل في القرن السادس الهجري بسبب عدم اتقان المرابطين اللغة الفصحى. فنظموه باللغة العامية بل مزيجا من اللغاة العامية. وقد مر الزجل بمراحل متلاحقة منها مرحلة الأغنية الشعبية التي كان أهل العامة بالأندلس يعبرون من خلال الأغنية الشعبية عمّا يعالجهم من عواطف وآراء ومعتقدات وأخلاق. ثم مرحلة الزجل المغرب وقد لجأ زجالو هذه المرحلة إلى النظم في إطار بحور الشعر العربي وبإتخاذ قافية واحدة. ثم مرحلة ابن قزمان التي امتازت بإنشاد زجل سهل الفهم. ومن أشهر الزجالين في هذه المرحلة ابن قزمان الذي قفز بالزجل إلى منزلة عالية، ثم مرحلة ما بعد ابن قزمان التي ازدهر الزجل بالزجالين الماهرين. ثم مرحلة سعوط الأندلس التي قلّ فيها عدد الزجالين.

بعد أن نضجت الموشحات والأزجال في الأندلس انتقلت إلى الأراضي الأوربية، واستطاعت أن تأثر في أدبهم، وكان ذلك في القرون الوسطى مع شعراء التروبادور في شعرهم شكلا ومضمونا بالموشحات والأزجال الأندلسية.

وانتقل تأثير هما إلى البلاد المشرقية وبرع كثير من الوشاحين والزجالين من المشارقة حتى في العصر الحديث.

# أهم النتائج التي توصل إليها الباحثة:

- كان الشعر العربي الأندلسي تقليدا في الفترة الأولى للشعر العربي في البلاد العربية. ثم ظهر التجديد في شعرهم في مضموناته وأسلوبه وأغراضه. وظهر عند الشعراء الأندلسيين لون جديد من الشعر هو الموشح والزجل.
- الموشحات فنّ عربي أندلسي خالص، تختلف عن الشعر العربي بتعدد قوافيه وتنوع أوزانه. بعد ظهورها في الأندلس انتقلت إلى المشرق العربي. وكان انتقالها أو لا إلى مصر، فإبن سناء الملك هو أول وشاح مشرقي الذي وضع قواعد الموشحات، وعلى يده عرفت الموشحات في البلدان العربية الأخرى.
- وللموشحات والأزجال أجزاء معينة معروفة بمصطلحات خاصة، وهي المطلع والدور والقفل والبيت والغضن والسمط والخرجة. فالخرجة هي أهمّ جزء في بناء الموشح.
- عالجت الموشحات الأندلسية معظم الأغراض التي عالجتها الشعر العربي التقليدي. بالإضافة إليها استحدثت أغراض أخرى كالحنين إلى الوطن والمكفّر والحبيبة المجهولة وغيرها من الأغراض الشعرية.
- الزجل هو ثاني فنّ مستحدث في الأندلس. وظهر أوّل مرّة في الأندلس في أواخر القرن الرابع الهجري، وإن أول من برع بفن الزجل الشاعر أبو بكر بن قزمان.
- إن لغة الأزجال لم تكن عامية خالصة بل هي مزيج من اللغات واللهجات العامية، فوجدت فيها العامية الأندلسية واللغات البربرية الرومانتية.
- فالزجل شبيه بالموشحة في تركيبها وبنائها وأجزائها وأغراضها. والا تختلف عنها في تركيبها عن عناصر الموشحة ما عدا اللغة.

- وقد تطرق الزجالون إلى الأغراض نفسها التي اشتملت عليها الموشحات. لكن غلبت عليه مواضيع التغزل بالمذكر والمديح، وكما طوّر الزجالون في أغراضها واستحدثوا أغراضا أخرى كالمدائح الدينية والزهريات وغيرها.
- للموشح والزجل فضل في تطور الآداب الأوربية، وقد تأثر الشعراء التروبادور البروفنسيون في شعرهم بالشعر الأندلسي، خاصة بالموشحات والأزجال.
- وقد تأثر الشعراء المشرقية بالموشحات والأزجال، أمّا الموشحات المشرقية فكانت أغلبها تقليدية للأندلسيين واستعملوا الألفاظ االبدوية بشكل واسع.
- فالموشحات والأزجال مستمرة وحيوية بنظمها ولحنها وغنائها إلى اليوم. وقد حدث للغة الموشحات تطورا وتجديدا في العصر الحديث. وقد تميزت لغتهم بالرقة والعذوبة وخاصة في موشحات شعراء المهجر.
- يعد الموشح والزجل ثورة تجديدية في الشعر العربي التقليدي وسلك طريقته شعراء كثيرون في العصر الحديث.

# المصادر والمراجع

- 1. ابراهيم الأبياري، أخبار مجموعة في فتح الأنلس، دار الكتاب المصري القاهرة ودار الكتاب اللبناني بيروت.
- ۲. ابن الأبار، الحلة السيراء، تحقيق د. حسين مؤنس، دار المعارف، ط
   ۲، القاهرة ۱۹۸۰، ج۱.
- ٣. ابن بسام، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق إحسان عباس، دار
   الثقافة بيروت، لبنان، ١٩٩٧
- ٤. ابن حجة الحموي، بلوغ الأمل في فن الزجل، تحقيق رضا محسن القريشي، دمشق ١٩٧٤.
- ع. ابن حجر العسقلاني، ديوان بن حجر العسقلاني، تحقيق السيد أبو الفصل حالة، المكتبة العربية، حيدر آباد ١٩٦٢.
  - ٦. ابن حمديس، ديوان بن حمديس، رومية الكبرى ١٨٩٧.
- ابن خفاجة، ديوان بن خفاجة، شرحه وضبط نصوصه د. عمر فاروق
   الطبّاع، دار القلم ، بيروت، لبنان.
- ۸. ابن خلدون، المقدمة، تحقیق ۱. م. کاترمیر، طبعة باریس ۱۸۵۸،مکتبة لبنان، بیروت ۱۹۹۲.
- ابن دحیة عمر بن حسن، المطرب من أشعار أهل المغرب، تحقیق إبراهیم الإبیاري، د. حامد عبد المجید، ود. أحمد بدوي، الأمیریة
   ۱۹۰٤.
- ۱۰. ابن دراج القسطلي، ديوان بن دراج القسطلي، تحقيق الدكتور محمود مكي، دمشق ١٩٦١.

- 11. ابن زيدون، ديوان ابن زيدون رسائله أخباره شعر الملكين، شرح كامل كيلاني وعبد الرحمن خليفة، ط١، مصطفى البابي الحلبي بمصر ١٩٣٢.
- 11. ابن سعيد، المغرب في حلى العغرب، تحقيق الدكتور شوقي ضيف، ط ٤، دار المعارف، القاهرة ١١١٩، ج ١.
- 17. ابن سعید، المقتطف من أزاهیر الطرف، مستلة من كتاب " أعمال مهرجان ابن خلدون"، القاهرة ۱۹۲۲.
- 14. ابن سناء الملك، دار الطراز في عمل الموشحات، تحقيق: جودة الركابي، ط ١، دمشق ١٩٧٧.
  - ١٥. ابن عربي، الديوان، دار الكتب العلمية، بيروت ١٩٩٦.
- 17. ابن قزمان، الديوان، تحقيق ف. كورينطي، المعهد الإسباني العربي للثقافة، مدريد ١٩٨٠.
  - ١٧. ابن منظور، لسان العرب، بيروت ١٩٥٥.
- ۱۸. ابن هانئ الأندلسي، ديوان بن هانيء الأندلسي، دار بيروت، بيروت ١٩٨٠.
- 19. احسان عباس، تاريخ الأدب الأندلسي عصر سيادة قرطبة ، دار الثقافة، بيروت.
- ٢٠. أحمد مجهد عطا، ديوان الموشحات المملوكية في مصر والشام ( الدولة الأولى)، مكتبة الآداب، القاهرة ١٩٩٩.
- ٢١. أحمد مجهد عطا، ديوان الموشحات الفاطمية والأيوبية، مكتبة الأداب،
   القاهرة ٢٠٠١.
- ٢٢. أحمد مختار العبادي، في التاريخ العباسي والأندلسي، مطبعة دار
   النهضة العربية، بيروت ١٩٧١.

- ٢٣ أحمد هيكل، الأدب الأندلسي من الفتح إلى سقوط الخلافة، ط ١١، دار غريب، القاهرة، ٢٠١٠
- ٢٤. أسعد سعيد، الزجل في أصله وفصله، مجد المؤسسة الجامعية للدر اسات والنشر والتوزيع، الطبعة الأولى ٢٠٠٩.
- ۲۰. بكر، عبد الرحمن، الزجل والزجالون والصحافة الساخرة أبوبثينة...
   أمير الزجالين، وكالة الصحافة العربية، ۲۰۱۸.
  - https://www.kutubs.com ببران خلیل جبران، المواکب،
  - ٢٧. حسّان عبّاس، الموسيقي التقليدية في سوريا، منظمة الأمم المتحدة.
  - ٢٨. حسين مؤنس، فجر الأندلس، دار المناهل، بيروت، لبنان ٢٠٠٢.
- ٢٩. حنّا الفاخوري، الجامع في تاريخ الأدب العربي (الأدب القديم) دار الجيل، بيروت- لبنان، ٢٠٠٥.
- .٣٠. خير الدين الزركيلي، الأعلام قاموس تراجم لأشهر الرجال والنساء من العرب المستعربين والمستشرقين، ج٧.
  - ٣١. الششتري، الديوان، تحقيق علي سامي النشار، الإسكندرية ١٩٦٠.
- ٣٢. شوقي ضيف، الفن ومذاهبه في الشعر العربي، دار المعارف ، الطبعة السابعة ، القاهرة ١٩٦٩.
  - ٣٣. الصفدي، صلاح الدين، الوافي بالوفيات، بيروت، ١٩٩٧.
- ٣٤. صفي الدين الحلي، العاطل الحالي والمرخص الغالي، تحقيق ولهلم هونرباخ، فيسبادن ١٩٥٥.
- ٣٥. صلاح الدين خليل الصفدي، الوافي بالوفيات، ط ٢، دار النشر ١٩٩١، ج ١٨.
- ٣٦. صلاح فضل، طراز التوشيح قراءة نصية حرة، ط١، الدار المصرية اللبنانية، ٢٠١٤.
  - ٣٧. طاهر أحمد مكي، در إسات أندلسية، ط٣، دار المعارف، ١٩٨٧.

- ٣٨. عبد الرحمن علي الحجي، التاريخ الأندلسي من الفتح الإسلمي حتّى سقوط عرناطة، ط٢، دار القلم، بيروت ١٩٨١.
- ٣٩. عبد العزيز عتيق، الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية، بيروت.
- ٤٠. علي ابن سعيد، المغرب في حلى المغرب، تحقيق د. شوقي ضيف، الطبعة الرابعة، دار المعارف.
- 21. علي ابن سعيد، المقتطف من أزاهير الطرف، مستلة من كتاب " أعمال مهرجان ابن خلدون"، القاهرة ١٩٦٢.
- 27. علي حسين الشطشاط، تاريخ الإسلام في الأندلس، دار قباء للطباعة والنشر، القاهرة ٢٠٠١.
- ٤٣. غوستان لوبون، حضارة العرب، ترجمة عادل زعيتر، مؤسسة هنداوي، القاهرة ٢٠١٢.
- 23. فوزى سعد عيسى، الشعر الأندلسي في عصر الموحدين، ط١، دار الوفاء، الإسكندرية ٢٠٠٧م.
- 26. فوزى سعد عيسى، الموشحات والأزجال الأندلسية في عصر الموحدين، دار المعرفة الجامعية ١٩٩٠.
- ٤٦. فيليب قعدان الخازن، العذاري المايسات في الأزجال الموشحات، مطبعة الأرز جونية ١٩٠٢.
  - ٤٧ لسان الدين بن الخطيب، جيش التوشيح، مطبعة المنار.
  - ٤٨. محمد رضوان الداية، في الأدب الأندلسي، دار الفكر، دمشق ٢٠٠٠.
- 29. محيد الله عنان، دولة الإسلام في الأندلس، القسم الأول ، ط٤، مكتبة الخانجي، القاهرة ١٩٩٧.
- ٥. محمد خيد زيتون، المسلمون في المغرب والأندلس، الهيئة العامة لمكتبة الإسكندرية ١٩٩٠.

- ٥١. محمد نعيمة مراد، العصبة الأندلسية، منشأة المعارف، مصر ١٩٧٧.
- ٥٢. مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملايين، الطبعة السادسة، بيروت، لبنان ١٩٨٦.
- ٥٣. مصطفى صادق الرافعي، تاريخ آداب العرب، ج٣، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان ٢٠٠٠.
- ٥٤. مصطفى عوض الكريم، فن النتوشيح، بيروت، دار الثقافة، ط٢، ١٩٧٤.
- ٥٥. المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق د. إحسان عباس، دار صادر، بيروت ١٩٨٨.
  - ٥٦. ميخائيل نعيمة، همس الجفون، الطبعة السادسة، بيروت لبنان ٢٠٠٤.
- ٥٧. ميرزا، زهير، ايليا أبو ماضي شاعر المهجر الأكبر: شعر ودراسة، دار البيقظة العربية للتأليف والترجمة والنشر، ١٩٦٣.

#### الرسائل والأطاريح

- ۵۸. كوثر هاتف كريم، البناء الفني للموشح النشأة والتطوير، رسالة الماجستير، وزارة التعليم العالى والبحث العلمي، ۲۰۰۲.
- 90. محمد عباسة، الموشحات والأزجال الأندلسية وأثرها في الشعر التربادور، دار أم الكتاب للنشر والتوزيع، مستغانم، الجزائر، ٢٠١٢.
- ٦٠. مقداد رحيم، الموشحات في بلاد الشام منذ نشأتها حتى نهاية القرن الثاني عشر الهجري، مكتبة النهضة العربية، بيروت ١٩٨٧.
- 71. نميش أسماء، الموشحات والأزجال وأثرها في الأدب الأوربي القديم: شعر التربادور أنموذجيا، رسالة الدكتوراه قدمتها في جامعة جيلالي ليابس/سيدي بلعباس عام ٢٠١٦.

#### المجلات

- 77. إنسانيات: المجلة الجزائرية في الأنثروبولوجيا والعلوم الإجتماعية، عدد١٨٠٢-٢٠٠١م.
  - ٦٣. جريدة الرياض، الخميس، ١٧ أبريل ٢٠٠٨م، العدد ١٤٥٤٢
- 37. جريدة الوطن، الإثنين ٢٠ حزيران ٢٠١٦، السنة العاشرة العدد ٢٤٢٢
  - ٦٥. مجلة حوليات التراث، العدد ١٤، ٢٠١٤م.
    - ٦٦. مجلة حوليات التراث، العدد ٤، ٢٠٠٥م.
    - ٦٧. مجلة حوليات التراث، العدد ٩، ٢٠٠٩م.

#### المواقع الإنترنت

- 1. http://www.3olooom.yoo7.com/t96-topic
- 2. http://www.alhayat.com/article/1894269
- 3. http://www.alriyadh.com/335295
- 4. http://www.amar-foundation.org/muhammad-uthman/?lang=ar
- 5. http://www.falih.ahlamontada.net/t273-topic
- 6. http://www.kanouz.ahlamontada.net/t6915-topic.
- 7. http://www.kanouz.ahlamontada.net/t6916-topic
- 8. http://www.rabitat-alwaha.net/moltaqa/
- 9. http://www.turess.com/alfajrnews/885
- 10. https://abbassa.wordpress.com/poesie-des-troubadours
- 11. https://ar.wikipedia.org/wiki
- 12. https://www.middle-east-online.com
- 13. https://www.sama3y.net/forum/archive/index.php/t-1623.html
- 14. https://www.sana.sy/?p=398654

#### **DECLARATION**

This thesis "Development of Arabic Poetry in Spain with special reference to Muwashah and Zajal" is substantially my own work and has not been submitted for a higher degree to any other university or institution. I have indicated in this thesis the source of information used and extend to which the work of others has been utilized.

SOUDHABI K.P.

Place:

Date:

**CERTIFICATE** 

Certified that this thesis titled "Development of Arabic Poetry in Spain with

special reference to Muwashah and Zajal" submitted to University of Calicut

for the award of the Degree of Doctor of Philosophy in Arabic language and

literature, is a bonafide record of the research work carried out by Saudhabi K.P.

under my supervision and guidance. No part of this thesis has been submitted

earlier for any other purpose.

Dr. K.M. Mohamed

Supervising Teacher Department of Arabic University of Calicut

Place:

Date:

# **CERTIFICATE**

This is to certify that the thesis entitled 'Development of Arabic Poetry in Spain with special reference to Muwashah and Zajal' submitted for the Degree of Doctor of Philosophy in the Faculty of Languages, University of Calicut is a bonafide study and research work conducted by Soudhabi. K.P, under my supervision and guidance. And also certified that no adjudicators have recommended any modification in the thesis and in the soft copy submitted by her.

Date: \* OF CALLOIT\*

**Dr. K.M. MOHAMED**Professor of Arabic (Rtd)
Department of Arabic
University of Calicut

# DEVELOPMENT OF ARABIC POETRY IN SPAIN WITH SPECIAL REFERENCE TO MUWASHAH AND ZAJAL

Thesis submitted to the University Of Calicut for the award of **Doctor of Philosophy in Arabic** 

SOUDHABI K.P.

under the supervision of

Dr. K.M. MOHAMED

Professor and Head (Rtd), Department of Arabic

